N° d'ordre ...... Année : 2011



#### UNIVERSITE ABDELMALEK ESSAADI FACULTE DES SCIENCES et TECHNIQUES TANGER



**UFR:** Histoire des Sciences

#### THESE

#### Présentée

#### Pour l'obtention du

#### DOCTORAT EN SCIENCES ET TECHNIQUES

#### Par:

### Mostapha M'rini

**Discipline**: Biologie

Spécialité : Histoire des sciences

#### NEUROSCIENCES ARABES MEDIEVALES

CAS DU FIRDAWS AL- $\Box IKMA$   $F\bar{I}$ -L- $\Box IBB$  DE  $\Box$ ABAR $\bar{I}$  ; AL- $\Box \bar{A}W\bar{I}$   $F\bar{I}$ -L- $\Box IBB$  D'AL- $R\bar{A}Z\bar{I}$  ; AL- $Q\bar{A}N\bar{U}N$   $F\bar{I}$ -L- $\Box IBB$  D'IBN S $\bar{I}N\bar{A}$  ET 'A  $\Box \bar{A}IB$  AL MA  $\Box L\bar{U}Q\bar{A}T$  WAL' $\Box AYAW\bar{A}N\bar{A}T$  DE QAZW $\bar{I}N\bar{I}$ 

#### Soutenue le 17 novembre 2011 ; devant le jury :

Mr. Abdelhamid Benazzouz Professeur à l'Université Bordeaux 2 Président Mme. Mehrnaz Katouzian Safadi Professeur à l'Université Paris 7 Rapporteur Mr. Ahmed Omar Touhami Ahami Professeur à la FS de Kénitra Rapporteur Mr. Mohamed Bakkali Professeur à la FST de Tanger Rapporteur Mr. Mohcine Bennani Mechita Professeur à la FST de Tanger Examinateur Mr. Ahmed Aarab Professeur à la FST de Tanger Directeur de thèse

#### **RESUME**

Dans l'opinion actuelle de l'histoire des sciences, les « Neurosciences » sont des sciences relativement plus récentes ; ainsi ; la contribution des Arabes, et même celles de leurs devanciers, dans ce domaine sont considérées comme inexistantes. Nous souhaitons présenter les différentes phases du développement de ce qu'on nomme actuellement Neuroanatomie, Neurophysiologie ou Psychologie et Neuropathologie. Nous avons choisi, pour ce fait, divers traités médicaux arabes médiévaux.

Tout d'abords, une analyse de l'organisation horizontale et verticale (typologie) des traités choisis s'est avérée obligatoire ; elle a permis des jugements très précieux aussi bien à propos des auteurs et de leurs traités qu'à propos du stade de développement des « Neurosciences ».

L'analyse comparative des extraits « neurologiques », tirés de ces ouvrages, montrent une évolution des approches anatomiques et leurs différenciations en trois principaux paliers : anatomie humaine, anatomie comparée et taxonomie. Nous avons pu évaluer l'anatomie des traités étudiés; c'est ainsi que nous avons calculé deux indices : un indice de synthèse et un indice de contingent ou d'apport.

Des modèles « physiologiques » ou psychologiques ont été dressés ; ce qui nous a permis d'illustrer les principales doctrines soutenues. Les rapports âme/corps ; âme/organe ; organe1/organe2 ; âme sensitive/âme motrice sont exhaustivement détaillés. Le diagnostic des maladies psychiques offre des données cliniques très précieuses et permet, dans plusieurs situations, de dépasser les principales barrières épistémologiques antérieures.

**Mots clefs:** Histoire des Animaux, Parties des Animaux, Aristote, Firdaws al- $\square$ ikma,  $\square$ abar $\square$  le fils, al- $\square$ āw $\square$   $f\square$ -l- $\square$ ibb, al-Rāz $\square$ , al-Qān $\overline{u}$ n  $f\square$ -l- $\square$ ibb, Ibn S $\square$ nā, ' $A\square$ āib al  $Ma\square l\overline{u}q$ āt, Qazw $\square$ n $\square$ , Galien. Neuroanatomie, encéphale, moelle «épinière», nerfs, organes de sens, Neurophysiologie, Psychologie, sens, mouvement, sens commun, fantaisie, création, jugement, sauvegarde, mémorisation, Neuropathologie, maladies psychiques, maladies qui touchent le sens, maladies cognitives, maladies motrices, maladies encéphaliques, maladies neurologiques ou neuropathies...

#### REMERCIEMENTS

Au terme de cette étude je trouve particulièrement agréable de remercier tous ceux qui ont participé, de près ou de loin, à sa réalisation.

Tout d'abords, je voudrais remercier Monsieur le Professeur Ahmed Aarab, de la Faculté des Sciences et Techniques de Tanger, pour avoir bien voulu diriger ce travail. Qu'il trouve ici l'expression de ma profonde reconnaissance pour son aide et ses orientations tout au long de cette recherche.

J'exprime ma vive gratitude à Monsieur le Professeur Mohamed Idaomar, de la Faculté des sciences de Tétouan, pour son encadrement et ses orientations. Que j'en suis fier et respectueux.

Monsieur le Professeur Abdelhamid Benazzouz de l'Université Bordeaux 2 ; Madame Mehrnaz Katouzian Safadi, Professeur au Centre d'Histoire des Sciences et des Philosophies Arabes et Médiévales (CNRS) de l'Université Paris 7 ; Monsieur le Professeur Ahmed Omar Touhami Ahami, Professeur à la Faculté des Sciences de Kénitra ; Monsieur le Professeur Mohamed Bakkali de la FST de Tanger et Monsieur le Professeur Mohcine Bennani Mechita de la FST de Tanger m'ont fait l'honneur d'apporter leur jugement de spécialistes. Je suis très reconnaissant pour cette contribution et cette évaluation.

Je n'oublie certainement pas tous ceux qui m'ont aidé et soutenu dans la réalisation de ce projet. Qu'ils soient tous assurés de ma reconnaissance et de ma sympathie.

Enfin, je remercie mes parents, ma femme et ma petite fille, mes frères et sœurs, ma famille et mes amis, de tout le soutien affectueux ; que leurs souhaits soient réalisés.

#### **SOMMAIRE**

| INTRODUCTION                                                                                                                       | 7       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| PREMIERE PARTIE: TRAITES ET METHODES; TYPOLOGIE DES TRAITES AN                                                                     |         |
| APPROCHES ANATOMIQUES, PHYSIOLOGIQUES ET THERAPEUTIQUES DES                                                                        | TRAITES |
| ETUDIES                                                                                                                            | 12      |
| 1 Discounties des settems (todife                                                                                                  | 12      |
| 1. Biographies des auteurs étudiés                                                                                                 |         |
| 1.1. □abar □                                                                                                                       |         |
| 1.2.al-Rāz□                                                                                                                        |         |
| 1.3.Ibn S □ nā                                                                                                                     |         |
| 1.4.Qazw□n□                                                                                                                        |         |
| 2. Organisation (typologie) des ouvrages étudiés                                                                                   |         |
| 2.1. Organisation du <i>Firdaws al</i> - $\square$ <i>ikma</i> $f\square$ - $l$ - $\square$ <i>ibb</i> de $\square$ abar $\square$ |         |
| 2.2.Organisation d' $al$ - $\Box \bar{a}w \Box f \Box -l$ - $\Box ibb$ d'al-Rāz $\Box$                                             |         |
| 17                                                                                                                                 | 1.0     |
| 2.3. Organisation $d$ ' $al$ - $Q\bar{a}n\bar{u}n$ $f\Box$ - $l$ - $\Box ibb$ $d$ 'Ibn $S\Box n\bar{a}$                            |         |
| 2.4. Organisation du ' $A \square \bar{a} \square ib \ al$ -Ma $\square l \bar{u} q \bar{a} t$ de Qazw $\square n \square$         |         |
| 2.5.Les extraits tirés <i>d'al-Qānūn f</i> □- <i>l-</i> □ <i>ibb</i> d'Ibn S□nā.                                                   |         |
| 3. Sources bibliographiques antérieures                                                                                            |         |
| 3.1.Origine(s) des taxons formant la typologie des traités étudiés                                                                 |         |
| 3.2.Les sources des extraits analysés                                                                                              |         |
| 3.3. Méthodologies adoptées dans les traités étudiés                                                                               |         |
| 3.4. Présentation des données et synthèse épistémologique                                                                          |         |
| 3.4.1.Macroanalyse: établir une annexe regroupant les extraits neurologiques                                                       |         |
| 3.4.2.Microanalyse: tableaux comparatifs                                                                                           |         |
| 3.4.3. Synthèse et discussion: schémas et modèles explicatifs                                                                      |         |
| 3.4.4.Conclusion                                                                                                                   | 33      |
| DEUXIEME PARTIE: ANATOMIE DU « SYSTEME NERVEUX » DANS LES                                                                          | TRAITES |
| ARABES ETUDIES                                                                                                                     |         |
|                                                                                                                                    | -       |
| 1.Les parties de l'encéphale                                                                                                       | 35      |
| 1.1.Philologie des termes utilisés pour désigner les différentes parties encéphaliques                                             |         |
| 1.1.1.Indice de synthèse et indice d'évolution terminologique.                                                                     | 35      |
| 1.1.2.Origine (s) des termes utilisés                                                                                              |         |
| 1.2.Structure de l'encéphale; (subdivisions anatomiques)                                                                           | 38      |
| 1.2.1.Critères anatomiques                                                                                                         | 38      |
| 1.2.2.Unité physique et l'échelle anatomique                                                                                       | 40      |
| 1.2.3.Organisation de l'encéphale                                                                                                  | 41      |
| 2.La moelle « épinière » et les nerfs                                                                                              | 43      |
| 2.1.Anatomie de la moelle « épinière »                                                                                             |         |
| 2.1.1.Philologie des termes utilisés pour désigner les différentes parties de la moelle « épi                                      |         |
| 2.1.2.Organisation anatomique de la moelle « épinière »                                                                            | 44      |

| 2.2.Anatomie des nerfs                                                                                             | 45          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 2.2.1.Les termes utilisés pour décrire les nerfs                                                                   |             |
| 2.2.2.Description et classification des nerfs crâniens d'après Galien; □abar□; Ibn S□                              | nā; Qazw□n□ |
| et Arthur C. Guyton (1991)                                                                                         | .47         |
| 2.2.3.Les nerfs spinaux                                                                                            | 50          |
| 3. Anatomie des organes des sens                                                                                   |             |
| 3.1.Appareil de la vision                                                                                          | 52          |
| 3.1.1.Terminologie                                                                                                 | 52          |
| 3.1.2.Anatomie de la faculté optique                                                                               | 54          |
| 3.2.Faculté auditive                                                                                               | 56          |
| 3.2.1.Terminologie                                                                                                 | 56          |
| 3.2.2.Structure de l'oreille                                                                                       | 57          |
| 3.3.Faculté olfactive                                                                                              | 58          |
| 3.3.1.Evolution de la terminologie spécifique                                                                      | 58          |
| 3.3.2.Organisation de la faculté olfactive                                                                         | 59          |
| 3.4.Faculté gustative                                                                                              | 59          |
| 3.4.1.Evolution de la terminologie utilisée                                                                        | 59          |
| 3.4.2.Anatomie de la langue                                                                                        | 61          |
| 3.5.Faculté tactile                                                                                                | 61          |
| 3.5.1.Philologie des termes définis                                                                                | 61          |
| 3.5.2.Anatomie de la peau                                                                                          | 62          |
| TROJETEME DADTIE DEVOLUCIO OCIE DU DINVEJOLOCIE DU                                                                 |             |
| TROISIEME PARTIE: PSYCHOLOGIE OU « PHYSIOLOGIE DU NERVEUX »                                                        |             |
| NERVEUA»                                                                                                           | 03          |
| 1.L'âme et les activités psychiques                                                                                | 63          |
| 1.1.L'âme et ses attributs dans les traités d'Aristote                                                             |             |
| 1.1.1.Définition de l'âme d'après Aristote                                                                         | 63          |
| 1.1.2.Différenciation de l'âme d'après Aristote                                                                    | 66          |
| 1.2.Âme et ses attributs dans $Firdaws \ al$ - $\Box ikma$ de $\Box$ abar $\Box$                                   | 68          |
| 1.2.1.Définition de l'âme                                                                                          |             |
| 1.2.2.Les différentes classes d'âmes définies par □abar□                                                           | 71          |
| 1.3.Âme et ses attributs d'après $al$ - $\Box \bar{a}w \Box f \Box -l$ - $\Box ibb$ d'al- $R\bar{a}z \Box$         |             |
| 1.3.1.Définition de l'âme selon Galien et al-Rāz□                                                                  | 76          |
| 1.3.2.Les différentes classes de l'âme définies par Galien et al-Rāz□                                              | 77          |
| 1.4.Âme et ses attributs, d'après $al$ - $Q\bar{a}n\bar{u}nf\Box$ - $l$ - $\Box ibb$ d'Ibn $S\Box n\bar{a}$        | 78          |
| 1.4.1.Définition de l'âme                                                                                          | 78          |
| 1.4.2. Différenciation psychique d'après $al$ - $Q\bar{a}n\bar{u}nf\Box$ - $l$ - $\Box ibb$ d'Ibn $S\Box n\bar{a}$ |             |
| 84                                                                                                                 |             |
| 1.5.Âme et ses attributs d'après Qazw□n□                                                                           | 89          |
| 1.5.1.Définition de l'âme                                                                                          | 89          |
| 1.5.2.Différentes classes d'âmes définies par Qazw□n□                                                              |             |
| 2.L'encéphale et les activités psychiques                                                                          | 97          |
| 2.1.Subdivisions fonctionnelles de l'encéphale 2.1.1.Tempérament de l'encéphale                                    |             |
| 2.1.1.Tempérament de l'encéphale                                                                                   |             |
| 2.1.2.Âmes psychiques et « tissu » encéphalique                                                                    |             |

| 2.1.3. Activités psychiques et « aires encéphaliques » (subdivisions fonctionnelles)           | 105    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 2.1.4.Notion de « l'information sensorielle »                                                  | 116    |
| 2.2.L'intellect et le langage                                                                  | 117    |
| 2.2.1.Le sens, l'intellect et le langage                                                       | 117    |
| 2.2.2.Emprunte ou image sensorielle                                                            | 119    |
| 3. Rôle de la moelle « épinière » dans les activités psychiques                                | 121    |
| 3.1.Tempérament de la moelle « épinière »                                                      | 121    |
| 3.2.Rôle de la moelle « épinière » dans le sens et dans le mouvement                           | 123    |
| 4.Rôle des nerfs dans les activités psychiques                                                 | 125    |
| 4.1.Tempérament et types de nerfs                                                              | 125    |
| 4.2.Rôle des nerfs dans le sens et dans le mouvement                                           | 128    |
| 5. Physiologie des organes sensoriels                                                          | 131    |
| 5.1.La vision                                                                                  | 131    |
| 5.2.Le sens de l'ouïe                                                                          | 133    |
| 5.3.Le sens de l'odorat                                                                        |        |
| 5.4.Le sens gustatif                                                                           |        |
| 5.5.Le sens du toucher                                                                         | 135    |
|                                                                                                | 0.1100 |
| QUATRIEME PARTIE : MALADIES NERVEUSES ET PERTURBATIONS PSYCHI                                  |        |
|                                                                                                | 137    |
| 1. Lois pour réussir le diagnostic des maladies encéphaliques et celles des organes subordonné | c 137  |
| 1.1.Les maladies; les causes et les symptômes                                                  |        |
| 1.1.1.Classification des maladies                                                              |        |
| 1.1.2.Classification et intégration des causes selon Ibn S □ nā                                |        |
| 1.2.Rapport : perturbation psychique/tempérament encéphalique                                  |        |
| 1.3.Le tempérament encéphalique et ses interactions avec les tempéraments subordonnés          |        |
| 2. Perturbations des activités psychiques intellectuelles (siyāsia)                            |        |
|                                                                                                |        |
| 2.1.La veille et le sommeil                                                                    | 147    |
| 2.2. Maladies touchant la fantaisie; la création (fikr) et la mémoire                          |        |
| 3. Perturbations des activités psychiques motrices                                             |        |
| 3.1.Les propriétés du mouvement et celles du repos (sukūn)                                     |        |
| 3.2. Terminologie utilisée pour désigner les perturbations psychiques motrices                 |        |
| 3.3.Les critères de classification des maladies psychiques motrices                            |        |
| 4. Perturbations des activités psychiques sensorielles                                         |        |
| 4.1.Règles pour réussir le diagnostic des maladies sensorielles                                |        |
| 4.2.Les maladies qui touchent le sens de la vision                                             |        |
| 4.3.Les maladies qui touchent le sens de l'ouïe                                                |        |
| 4.4.Les maladies qui touchent le sens de l'odorat                                              |        |
| 4.5.Les maladies qui touchent le sens tactile et le sens gustatif                              |        |
| 5.Le plaisir et la douleur                                                                     | 173    |
| DISCUSSION GENERALE                                                                            | 175    |
| BIBLIOGRAPHIE                                                                                  | 183    |

#### Introduction

Les neurosciences sont-elles des sciences très récentes? Ou bien; reviennent-elles à l'Antiquité? Si ces sciences sont anciennes; quelle en serait la contribution des médecins arabes anciens?

Sarton a dit à juste titre : « la science est la force la plus révolutionnaire du monde l'». Les sciences médicales, comme les autres sciences, évoluent en fonction du temps selon des lois communes : elles montrent un aspect cumulé ; elles sont susceptibles de différenciation ; elles confrontent des barrières d'ordre technique, politique, religieux, culturel et, elles sont sujets de différents modes de sélection.

« La première leçon que l'on peut tirer de l'histoire de la biologie est que les résultats de la réflexion issue de la recherche, les « conclusions », les « jugements », peuvent être rapidement nuancés, progressivement modifiés, parfois même totalement rejetés. Mais, quoiqu'il en soit, ils ont toujours contribué à l'élaboration d'une pensée nouvelle, à l'ouverture de nouveaux chemins vers de nouvelles idées »<sup>2</sup>.

Alors; que sous-entend les « neurosciences arabes médiévales »? Tout d'abord nous devons définir un groupe de termes apparentés notamment ; la « médecine arabe ancienne » et les « médecins arabes anciens ».

Selon Sournia : «On désigne de l'expression « médecine arabe ancienne » les ouvrages médicaux qui ont été écrits entre les VIIIe et XIIIe siècles, dans le vaste territoire qui s'étendait de Turkestan à l'Atlantique<sup>3</sup> ». Cette période représente la phase prolifique de toutes les sciences arabes et, plus particulièrement, des sciences médicales. Les philosophes, les médecins, les juristes et théologiens et d'autres lettrés se préoccupèrent de faits et de doctrines neurologiques comme les facultés sensitives, les modalités de perception, le mouvement et l'intellect. Ainsi ; pour connaître le développement des neurosciences dans le monde arabe, il faut passer en revue une grande variété de sources ; entre autres, le grand nombre de traités médicaux, généraux ou spécialisés, les écrits philosophiques, les opinions des théologiens et juristes concernant les sciences et la pratique

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hendrik C. D. de Wit, 1992, Histoire du Développement de la Biologie, Edition française, Presse polytechniques et universitaires romandes

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jean-Charles Sournia, Médecins Arabes Anciens Xe et XIe siècles

médicales, les  $(\Box adi \Box)$ , la paléo-pathologie, la littérature de voyage et les dictionnaires biobibliographiques de savants arabes.

Par ailleurs, les médecins ayant publié leurs travaux en arabe, n'étaient pas tous de familles arabes. Mais l'appartenance ethnique constitue une donnée très secondaire de leur personnalité scientifique. Alors que sous-entend-t-on par « médecins Arabes anciens»? Sournia dit: « Les médecins Arabes parlaient sans doute en famille le farsi, le grec, le syriaque oriental, le berbère, l'hébreu, ou le romano-castillan. Et pourtant, ils se sont tous exprimés en arabe <sup>4</sup>».

Mais ; cet usage durable de la langue et de la culture arabes, par ces talents de différentes ethnies, aurait-il provoqué l'évolution des sciences médicales, en générales, et celle des neurosciences en particulier? La médecine arabe serait-elle une copie (transcription et/ou traduction) des médecines antérieures notamment la médecine grecque? Quelle serait la contribution de ces médecins Arabes dans l'évolution des neurosciences?

« Aujourd'hui, beaucoup de médecins occidentaux peu informés continuent à attribuer à la médecine arabe du Haut Moyen Age un modeste rôle de vecteur, comme si ses praticiens et ses auteurs avaient été de simples transmetteurs de la médecine grecque antique aux peuples européens, seuls capables de la comprendre et de la faire évoluer<sup>5</sup>». C'est une grande illusion : les mathématiciens européens reconnaissaient leur dette envers les mathématiciens arabes ; alors ; comment imaginer ce contraste d'intelligence entre les médecins européens et les médecins arabes ?

Toutefois ; dire que les médecins Arabes ont inventé la médecine est aussi une illusion. « Les chefs arabes, leurs troupes, leurs auxiliaires recrutés et aussitôt convertis dans toutes les régions conquises ont rencontré des empires organisés, administrés, cultivés, ils se sont trouvés face à des médecins instruits qui pratiquaient les préceptes gréco-latins datant d'Hippocrate, et les conquérants ont été à leur tour convertis à de nouvelles façons de penser, de raisonner, de concevoir la nature, et de rétablir la santé des malades <sup>6</sup>».

« Vers l'orient, la médecine arabe devait connaître le même prestige et conquérir l'Inde. Les échanges ont toujours existé entre l'Inde, et au-delà d'elle la Chine»<sup>7</sup>.

Alors ; quels sont les traits de conversion des autres médecines, particulièrement la médecine gréco-latine, en médecine arabe ? Comment les médecins Arabes avaient-ils interprété les

<sup>6</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jean-Charles Sournia, Médecins Arabes Anciens Xe et XIe siècles

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Jean-Charles Sournia, Médecins Arabes Anciens Xe et XIe siècles,

dits de leurs devanciers? Quels sont les impacts de cette pensée arabe sur l'évolution des neurosciences?

En ce qui concerne les neurosciences; les récits d'amputation de la jambe d'une haute autorité morale 'Urwa b. al-Zubayr de Médine (mort en 94/712) prouve que la cour Umayyade disposait de plus d'un médecin capable de pratiquer des amputations et de donner un soporifique pour éviter la douleur. La description des facultés sensitives, les modalités de perception, la définition des faits psychiques « neurologiques » et leur intégration, le langage et l'intellect constituent une part très importante du *Firdaws al-*□*ikma* de □abar□ qui fut dédicacé en 235/850 au Calife al-Mutawakkil. La même chose pour le  $\Box \bar{a}w \Box f \Box -l - \Box ibb$  d'al-Rāz  $\Box$  qui a vécu entre 251/ 865 et 313/925.

« Dans le  $\Box \bar{a}w \Box$ , al- $R\bar{a}z \Box$  mentionne une méthode qu'il utilisa pour déterminer le meilleur traitement possible chez les malades dont il pensait qu'ils pouvaient avoir une méningite<sup>8</sup>. »

Un chapitre sur le soulagement de la douleur, tiré d'al-Qānūn  $f \Box -l - \Box ibb$  d'Ibn  $S \Box n\bar{a}$  (entre 370/980 et 428/1037), résume son approche neurologique :

« En résumé, ce qui soulage la douleur, ou bien change le tempérament, ou bien résout la matière de la maladie, ou est un analgésique  $mu \square addir$ . () Fréquemment, advient une erreur concernant les douleurs, car leurs causes peuvent êtres dues à des facteurs externes, tels le chaud et le froid ou une position incorrecte, un mauvais lit, ou d'autres choses de même nature<sup>9</sup>. »

On trouve, dans le même traité de médecine arabe ancienne les humeurs et les tempéraments; l'anatomie ; la «physiologie » ou la psychologie ; la pathologie et la pharmacopée. «On ne faisait aucune distinction entre médecins et chirurgiens, contrairement à la dispute corporative qui allait entraver le développement de la médecine européenne »<sup>10</sup>. Cette pensée arabe encyclopédique conjuguée à une attitude de doute scientifique auraient facilité, grâce aux transferts interdisciplinaires, le développement des approches neuroanatomiques, la correction des modèles neuroanatomiques et neurophysiologiques, et l'amélioration de la neurothérapie.

Nous tentons, à travers cette étude, la reconstitution de la phase arabe de ce qu'on nomme actuellement neuroanatomie; neurophysiologie ou psychologie et neuropathologie.

En effet, la médecine arabe ancienne commence à être actuellement analysée avec attention. Toutefois ; on ne trouve pas des études spécialisées en matière des neurosciences arabes anciennes. Une belle étude de la perception, telle quelle fur présentée dans le *Kitāb al-Šifā* d'Ibn S □ nā,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Emile Savage Smith, 1997, Histoire des sciences arabes, p.169.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Canon de médecine, I, 4, V, 30. Pour le texte, voir l'édition publiée à New Delhi (1982), p. 332-333, et l'édition publiée à Rome (1593), p. 111, ou l'on trouve ce chapitre 31.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jean-Charles Sournia, Médecins Arabes Anciens Xe et XIe siècles,

réalisée par Meryem al-Sebt□ montre un point de vue philosophique et ne dégage pas les aspects biologiques de la vision avicennienne. Elle parle de trois types d'images; une image reflet, une image vestige et une image intention<sup>11</sup>. Cependant; les parties neurologiques impliquées et les processus (détails) de ces imaginations ne sont pas élucidés.

Notre étude se propose de rendre plus facile la compréhension des propos neurologiques anciens, ouvrant ainsi une fouille de prépositions théoriques susceptibles de pousser les neurosciences et les sciences cognitives modernes.

Les modèles que nous avons dressé donnent une synthèse de débats bio philosophiques sur tant de questions telles que les rapports : principe-subordonnés ; âme-corps-actes ; sensmouvement-intellect-langage ce qui rendrait possible l'exploitation des progrès neurologiques dans les recherches philosophiques et sociologiques.

En ce qui concerne la neuroanatomie; les médecins Arabes anciens ont établi des légendes anatomiques du «système nerveux». Ils ont défini un nombre important de structures neurologiques et leurs rapports anatomiques : l'anatomie de l'encéphale, celles de la moelle épinière, de nerfs crâniens, des organes de sens figurent dans tous les traités médicaux arabes anciens. Nous avons défini deux indices ; l'un dit de synthèse et reflète la taille de la légende établie, l'autre dit de contingent et illustre la productivité neuroanatomique du traité.

« Une des meilleures illustrations de l'apport scientifique original des sciences arabes est d'ailleurs fournie par l'analyse du fonctionnement de cerveau élaborée par les grands médecins de l'Islam. () Ces théories d'Avicenne et d'Averroès sur le fonctionnement du cerveau vont beaucoup plus loin que tout ce qu'ont pu écrire les médecins, biologistes ou philosophes grecs de l'Antiquité. »  $^{12}$  On trouve dans al- $Q\bar{a}n\bar{u}n$  fi-l- $\Box ibb$  d'Ibn  $S\Box n\bar{a}$  et ' $A\Box \bar{a}ib$  al  $Ma\Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de Oazw □ n□, des extraits consacrés à la «physiologie du système nerveux » : le sens, le mouvement, les activités cognitives (à savoir la fantaisie, la création, la mémoire, la sauvegarde ...), l'intellect et le langage sont exhaustivement discutés. Un nombre important de faits neurophysiologiques sont originaux; nous nous efforcerons de déterminer ce qui en est propre aux médecins arabes de ce qui n'en n'est pas.

En neurothérapie, on note aussi le caractère approfondi de la pratique médicale arabe ancienne : « le traité d'al- $R\bar{a}z\square$  montre bien son intérêt pour la thérapeutique 13.» on trouve aussi dans al-Qānūn fi-l-\(\sigma\) une neurothérapie, dont le caractère approfondi contraste fortement avec la confusion et le silence sur tant de faits que l'on trouve dans les propos d'Aristote et ceux de Galien.

Nous avons subdivisé notre travail en quatre parties :

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Meriem Sebti (2005), Le statut ontologique de l'image dans la doctrine avicennienne de la perception, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 15, pp. 109-140.

12 Paul Mazliak, 2004, A VICENNE et A VERROES, Médecine et Biologie dans la Civilisation de l'Islam

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Emilie Savage-Smith, 1997, Histoire des sciences arabes

- 1. Dans la première partie nommée traités et méthodes, nous allons présenter les biographies des autorités étudiées et, leurs traités, sujets de notre analyse ; ensuite nous allons, à travers la comparaison des sommaires des traités étudiés, dégager les origines de taxons formant leurs typologies ;
- Dans la deuxième partie, nous établirons les légendes anatomiques de l'encéphale, de la moelle épinière, des organes de sens et celle des nerfs telles qu'elles furent présentées dans les traités étudiés;
- 3. Dans la troisième partie, nous allons représenter les doctrines neurologiques sous forme de modèles neurophysiologiques. Des modèles ont été établis pour expliquer le sens, le mouvement, les faits cognitifs et l'intellect. D'autres modèles illustrent les rapports âmes-forces-organes; d'autres encore, les rapports âmes-sens-mouvementsconnaissance-langage-intellect.
- 4. Dans la quatrième partie nous allons établir les définitions des maladies « neurologiques » ou psychiques et, leurs classifications telles qu'elles furent développées dans les extraits analysés.

## PREMIERE PARTIE

TRAITES ET METHODES : TYPOLOGIE DES TRAITES ANALYSES ; APPROCHES ANATOMIQUES, PHYSIOLOGIQUES ET THERAPEUTIQUES DES TRAITES ETUDIES

| 1. Biographies des auteurs étudiés                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sournia dit : « La belle période de la médecine arabe se place entre le IX <sup>e</sup> et le XII <sup>e</sup> siècle.» <sup>14</sup>                                   |
| Mazliak ajoute : « C'est dans leurs œuvres les plus importants : Le paradis de la sagesse d'al-                                                                         |
| $\Box$ abar $\Box$ , le <i>Continent</i> de Razès, <i>Le ivre du prince</i> d'al-Ma $\Box$ ūs $\Box$ , le <i>Canon</i> de la médecine                                   |
| d'Avicenne, le Colliget d'Averroès, que l'on peut le mieux cerner l'état d'avancement des sciences                                                                      |
| de la vie aux X <sup>e</sup> –XIII <sup>e</sup> siècle <sup>15</sup> . »                                                                                                |
| Pour cette raison ; nous avons choisi, comme objet de notre étude, le Firdaws al-□ikma de                                                                               |
| $\Box$ abar $\Box$ comme représentant du IX <sup>e</sup> siècle ; $al$ - $\Box \bar{a}w$ $\Box$ $f\Box$ - $l$ - $\Box ibb$ d'al-R $\bar{a}z\Box$ comme représentant du  |
| $X^e$ siècle ; $al$ - $Q\bar{a}n\bar{u}n$ $f\Box$ - $l$ - $\Box ibb$ d'Ibn $S\Box$ n $\bar{a}$ comme représentant du $XI^e$ siècle et le ' $A\Box\bar{a}\Box ib$ $al$ - |
| $\mathit{Ma} \square \mathit{l\bar{u}q\bar{a}t} \ de \ Qazw \square n \square \ comme \ représentant \ du \ XII^e \ siècle.$                                            |
|                                                                                                                                                                         |
| <i>1.1.</i> □ <i>abar</i> □                                                                                                                                             |
| Il s'agit de 'Al□ ben Sahl Rabbān al-□abar□, fils d'un érudit chrétien de Marv, à l'est de la                                                                           |
| mer Caspienne. Naquit dans le □abaristān, où il fit ses études et exerça la médecine. Une guerre                                                                        |
| l'en fit sortir et il vint se fixer à Rey. Là, il eut l'honneur de former l'éminent al-Rāz $\square$ . $\square$ abar $\square$ le                                      |
| fils a laissé plusieurs écrits; dont le plus important est son livre intitulé Le Paradis de la Sagesse                                                                  |
| Firdaws al-\(\sigma\) ikma; ce traité de médecine fut dédicacé en 235/850 au Calife Abbasside al-                                                                       |
| Mutawakkil.                                                                                                                                                             |

Le jeune □abar□ a été versé dans la connaissance de la médecine Indienne. On trouve dans le  $\Box \bar{a}w \Box$  «  $\Box$ abar $\Box$  le fils d'après les Indiens ». Smith dit : « 'Al $\Box$  b.Sahl Rabbān ne fit pas que résumer les pratiques gréco-romaines et byzantines dans son abrégé, mais il consacra un chapitre entier à la médecine indienne, dans le but de la comparer à la médecine grecque 16.» L'auteur se convertit du christianisme à l'Islām avant de mourir peu après en 240/855.

#### *1.2.* al- $R\bar{a}z$

Il s'agit de Abū Bakr Mu□ammed ben Zakariā al-Rāz□, latinisé en Razès. Il est né dans la ville Persane de Ray en 251/865 et mourut dans cette même ville vers 313/925. Il étudia la médecine à Baġdād, mais aussi la philosophie, l'alchimie et la musique.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Jean-Charles Sournia, Médecins Arabes Anciens Xe et XIe siècles,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Paul Mazliak

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Emilie Savage-Smith, 1997, Histoire des sciences arabes

Leclerc présente ainsi al-R $\bar{a}z\Box$ : « le plus illustre des médecins persans au  $X^e$  siècle et même de toute l'école arabe $^{17}$ .» Richard Walzer, historien de la philosophie arabe, dit d'al-R $\bar{a}z\Box$ :

« À la lecture de chaque ligne écrite par al-R $\bar{a}z\Box$ , nous nous sentons en présence d'un esprit supérieur, d'un homme qui connaît sa propre valeur sans en tirer gloire et ne se considère inférieur ni en philosophie ni en médecine à ses grands prédécesseurs grecs, qu'il admire comme ses maîtres  $^{18}$ . »

Outre la médecine, al-Rāz $\square$  écrivit sur beaucoup d'autres sujets, la philosophie, la logique, l'alchimie. Parmi ses traités médicaux, qui l'emportent sur les autres sujets, on cite le livre de médecine offert à al-Man $\square$ ūr  $Kit\bar{a}b$  al- $\square ibb$  al-Man  $\square$ ūr  $\square$  dédicacé en 290/903 au prince samanide Abū  $\square$ āli $\square$  al-Man $\square$ ūr b. Is $\square$ āq, gouverneur de Ray, et le  $Kit\bar{a}b$  al- $\square$ āw $\square$  f $\square$ -l- $\square$ ibb. Le premier traité est un court ouvrage général de médecine ; tandis que le second, le plus recherché, correspond à un énorme livre de médecine.

La pratique médicale d'al-Râz□ met en jeu une diversité de procédés, ce qui reflète une grande et libre créativité :

« La méthode employée par al-Rāz□ pour traiter un groupe de malades d'une façon et un second d'une autre façon montre beaucoup d'imagination de sa part et présage des méthodes expérimentales ultérieures <sup>19</sup>. »

al-Rāz $\square$  a regroupé dans son  $\square \bar{a}w\square$  les reliques des travaux de ses devanciers en matière de médecine. Toute les fois où il traite d'une maladie particulière, il commence par résumer l'ensemble des données qu'il peut trouver sur le sujet dans les sources grecques ou indiennes, et dans les travaux des médecins arabes les plus récents. L'auteur nous donne un outil précieux pour établir la philologie aussi bien en matière de neuroanatomie qu'en matière de neurophysiologie et de neuropathologie.

#### 1.3. Ibn S□nā

Il s'agit de Abū 'Al□ al-□usayn Ibn S□nā, latinisé en Avicenne. Il est né en 370/ 980 dans une ville proche de Bū□ārā en Asie centrale, et il mourut en 428/ 1037. Leclerc présente ainsi Ibn S□nā: «Avicenne est un phénomène intellectuel. Jamais peut être on ne vit une intelligence précoce, facile et étendue se prolonger et se soutenir avec une aussi étrange et infatigable activité. Il eut des maîtres, mais il se fit surtout lui-même par des lectures assidues, doué qu'il était d'une facilité d'assimilation. De bonheur en possession d'une immense érudition, il la féconda par son

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Lec lerc, L. (1876), Histoire de la médecine arabe, to me I, LIII, P.336

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Walzer (1962), p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Emilie Savage Smith, 1997, Histoire des sciences arabes, p. 170.

génie, attaqua en maître toutes les branches de la science, et révéla particulièrement sur le terrain de la médecine son esprit organisateur  $^{20}$ . » Nous devons fortement souligner l'influence de l'ouvrage d'al-Fārāb $\square$  intitulé « les buts de la métaphysique » sur la pensée d'Ibn S $\square$ nā.

Smith dégage d'autres caractères : « Ibn  $S \square n\bar{a}$  était connu comme l'un des plus grands philosophes de l'Islām et, en médecine, sa renommée était si éclatante qu'il fut comparé à Galien<sup>21</sup>. » Il fut un auteur des plus prolifiques, car nous lui connaissons près de 270 titres d'ouvrages. Les écrits d'Ibn  $S \square n\bar{a}$  ont trait, entre autres, à la philosophie, à la métaphysique, à la logique, à la physique, aux mathématiques, à l'astronomie, à la musique, à l'alchimie et à la religion. La grande œuvre d'Ibn  $S \square n\bar{a}$  est le *Kitāb al-Qānūn f* $\square$ -l- $\square$ ibb ou le Canon de médecine ; cette grande encyclopédie fut composée sur une longue période lors de la migration d'Ibn  $S \square n\bar{a}$  à travers Gurgan, puis Ray et enfin Hamadān.

Ibn  $S \square n\bar{a}$  intègre les faits pratiques et les faits théoriques pour élaborer son raisonnement scientifique. Il débute le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  par une critique de la division bipartite de l'œuvre d'al-Ma $\square$ ūs $\square$ , en théorie et pratique :

« à celui qui dit : La médecine se divise en théorie  $(na \square ar)$  et en pratique ('amal), or vous, vous en faites globalement une théorie en disant qu'il s'agit d'une science », à cette personne nous disons alors qu'on affirme que dans les arts  $(\square in\bar{a} \square \bar{a}t)$  il y'a ce qui est théorique et ce qui est pratique, et qu'en philosophie existent le théorique et le pratique, et qu'en médecine il y'a aussi ce qui est théorique et ce qui est pratique<sup>22</sup>. »

En outre, Ibn  $S \square n\bar{a}$  excelle en général dans l'évaluation logique des observations cliniques et la comparaison des symptômes ; il en déduit des critères de classification et d'intégration. Par exemple, la définition et la classification des maladies neuromotrices sont bien plus claires et cohérentes que celles établies par Galien,  $\square abar \square$  et al-Rāz $\square$ . L'historien médical Mac Vaugh remarqua un autre caractère :

« De tels traités *(Canon)* même s'ils ont mis principalement en relief l'importance de la connaissance pratique ou la nature de la médecine en tant qu'art, eurent comme effet par leur véritable structure de donner le pas à l'élément logique sur l'élément clinique<sup>23</sup>.»

Cette exploitation de faits cliniques pour en déduire et défendre des faits logiques provoquait une révolution en matière de la neuroanatomie, de la neurophysiologie et de la neuropathologie. En neuroanatomie ; Ibn  $S \square n\bar{a}$  a pu définir d'autres critères anatomiques ; ce qui lui permet de définir des structures « microphysiques » comme les structures formant le mésencéphale ; il a définit l'âme

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Leclerc, L. (1876), Histoire de la médecine Arabe, tome I, L.IV, p. 466.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Emilie Savage Smith, 1997, Histoire des sciences arabes, p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Canon de médecine, I, 1., édition de New Delhi (1982), p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Michael Mc Vaugh dans Grant (1974), p. 715, n. 1.

comme étant une entité microphysique ou «chimique». La même chose pour les faits neurophysiologiques et neuropathologiques.

#### 1.4. $Qazw \square n \square$

Il s'agit de Zakariā ben Mu $\square$ ammed dit al-Qazw $\square$ n $\square$  de la ville de Caswin, en Perse ; naquit au début du douzième siècle, et mourut en  $1283^{24}$ . L'ouvrage le plus connu de Qazw $\square$ n $\square$  est le ' $A\square\bar{a}\square ib$  al- $Ma\square l\bar{u}q\bar{a}t$  wal- $\square ayaw\bar{a}n\bar{a}t$  wa  $\bar{G}ar\bar{a}ib$  al- $M\bar{u}\square\bar{u}d\bar{a}t$ , c'est-à-dire les Merveilles de la nature et curiosités de la création. Leclerc présente ainsi Qazw $\square$ n $\square$  et son traité : « Comme Pline, il a traité dans un seul corps d'ouvrage la cosmographie, l'histoire naturelle et la géographie. Cet ouvrage est dans son genre ce que les Arabes nous ont laissé de plus complet et de plus approchant de l'histoire naturelle de Pline<sup>25</sup>. »

#### 2. Organisation (typologie) des ouvrages étudiés

Tout d'abord nous devons comparer les plans des traités étudiés. Cette analyse est très importante ; l'organisation horizontale et l'organisation verticale du traité nous permettent des jugements épistémologiques très précieux:

- \* l'organisation horizontale reflète les limites entre les sujets traités et les critères de leur classification en un nombre de domaines scientifiques (esprit de synthèse et d'intégration);
- \* l'organisation verticale de chaque domaine reflète le niveau de sa différenciation et permet, ainsi, la détermination des paliers épistémiques.

#### 2.1. Organisation du Firdaws al- $\square$ ikma f $\square$ -l- $\square$ ibb de $\square$ abar $\square$

Tableau (I) : typologie (organisation du plan) du Firdaws al- $\square$ ikma de  $\square$ abar $\square$ 

| tion        | ale   | $Naw\square$ | naw□ | $naw \square$ | naw□ | naw□ | naw□ | naw□ n°6          | naw□ |
|-------------|-------|--------------|------|---------------|------|------|------|-------------------|------|
| rganisation | rtica | 1Vav 🗆       | n°1  | n°2           | n°3  | n°4  | n°5  | $naw \square n o$ | n°7  |
| Orga        | ver   | Maqāla       | 1    | 5             | 1    | 12   | 1    | 6                 | 4    |
|             |       | Bāb          | 12   | 52            | 3    | 152  | 9    | 74                | 58   |

Le plan est organisé selon trois niveaux hiérarchiques :  $naw \square$ ,  $maq\bar{a}la$  et  $b\bar{a}b$ .

1

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Selon Leclerc. Ces dates, tirées de l'histoire de la médecine arabe, impliquent que l'auteur a vécu près de deux siècles

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Leclerc, L. (1876), Histoire de la médecine Arabe

- Chacun des  $(naw \square)$  comporte un nombre variable des  $(maq\bar{a}la)$ , laquelle est constituée d'un nombre variable de  $(b\bar{a}b)$ ;
- Le deuxième niveau qui lui est inférieur appelé (maqāla);
- Et le troisième niveau inférieur dit (bāb).

Les chiffres donnent, pour chaque  $(naw \square)$ , le nombre des unités nommées  $(maq\bar{a}la)$  et  $(b\bar{a}b)$ . Par exemple : le premier  $(naw \square)$  est composé d'une seule  $(maq\bar{a}la)$  et de douze  $(b\bar{a}b)$ .

Le traité de  $\Box$ abar $\Box$  est un volume de 430 pages. Le tableau représente l'organisation horizontale et verticale de cet ouvrage. Cette typologie suit une méthode invariable (le même plan):  $(naw\Box/maq\bar{a}la/b\bar{a}b)$ . Selon leur taille on peut classer ces unités nommées  $(naw\Box)$  ou types en unités majeurs (type IV) qui comprend 12 monographies ou  $(maq\bar{a}la)$  et 152  $(b\bar{a}b)$ ; unités de taille moyenne (type II; VI; VII); unités mineures ou pseudotypes (type I; III et V) qui contiennent, ensemble, trois  $(maq\bar{a}la)$  et 24  $(b\bar{a}b)$ . Cette typologie met en jeu trois paliers; ce qui suggère une science en phase de constitution.

#### 2.2. Organisation d'al-□āw□ f□-l-□ibb d'al-Rāz□

*Tableau (II) : typologie du plan du*  $□ \bar{a}w □ d'al-R\bar{a}z □$ 

|              | Organisation horizontale |         |        |              |          |              |      |           |             |  |  |  |  |  |
|--------------|--------------------------|---------|--------|--------------|----------|--------------|------|-----------|-------------|--|--|--|--|--|
| e e          | sans                     |         | les ma | ladies qui 1 | touchent | la           |      | la        |             |  |  |  |  |  |
| n verticale  | désignation              | la tête | l'œil  | l'oreille    | le nez   | les<br>dents | voix | la langue | respiration |  |  |  |  |  |
| atio         | bāb                      | 11      | 6      | 0            | 0        | 0            | 0    | 0         | 0           |  |  |  |  |  |
| Organisation | sans<br>désignation      | +       | +      | +++          | +++      | +++          | +++  | +++       | +++         |  |  |  |  |  |

Horizontalement, al- $\Box \bar{a}w \Box f \Box -l$ - $\Box ibb$  d'al-Rāz $\Box$  est subdivisé en huit unités ou domaines ; dont six portent, chacune, le nom d'une partie du corps (la tête, l'œil, l'oreille, le nez, les dents et la langue) ; et deux discutent, chacune, une activité (la voix et la respiration). Les chiffres donnent le nombre des unités nommées  $(b\bar{a}b)$ , alors que (+) représente le degré de leurs subdivisions. Par exemple : le dommaine nommé « maladies de la tête » est subdivisé en onze  $(b\bar{a}b)$  dont chacun comporte des subdivisions ; le domaine qui porte le titre de « la voix » est composé d'un nombre supérieur de monographies qui n'ont pas le statut de  $(b\bar{a}b)$ .

La typologie d'al- $\Box \bar{a}w \Box f \Box -l$ - $\Box ibb$  met en jeu trois paliers: une catégorie nommée  $(b\bar{a}b)$ ; qui sépare deux niveaux sans désignation spécifique (sans classement); catégorie  $1/b\bar{a}b/c$  catégorie 3. Il est clair qu'al- $R\bar{a}z\Box$  n'a pas pu appliquer ce modèle à tout le contenu du livre; en effet, seules les deux premières unités (les maladies de la tête et celles de l'œil) sont classées en  $(b\bar{a}b)$ ; or les

autres parties restent tout à fait anarchiques. Cet ouvrage n'est pas organisé; il s'agirait plutôt d'un ensemble de fiches pour réussir l'exercice médical; et non pas une science constituée.

N.B : le texte du  $\Box \bar{a}w\Box$  est composé par les notes personnelles d'al-R $\bar{a}z\Box$ , dont les élèves en réussi la compilation ; ce qui pourait modifier l'organisation originale du traité.

#### 2.3. Organisation d'al-Qānūn f□-l-□ibb d'Ibn S□nā

Tableau (III) : typologie du plan du Qānūn d'Ibn S□nā

|                        |                                    | Orgai   | nisatio | n ho | rizontale d | u <i>Qānūn</i> |          |    |    |    |         |    |
|------------------------|------------------------------------|---------|---------|------|-------------|----------------|----------|----|----|----|---------|----|
|                        | Kitāb (Livre)                      | Livre I |         |      | Livre III   | Livre IV       | Livre II |    |    |    | Livre V |    |
|                        | Fann (Art)                         | 3       |         | 1    | 22          | 7              |          |    |    |    |         |    |
| icale                  | $Ta \square l \square m$ (Science) | 12      | 5       |      |             |                |          |    |    |    |         |    |
| Organisation verticale | □ <i>umla</i> (ensemble)           |         | 11      |      |             |                | 1        | 1  | 1  | 1  | 1*      | 2  |
| tion                   | Maqāla                             |         |         |      | 54          | 23             | 6        |    |    |    | **1     | 22 |
| nisat                  | (Monographie)                      |         |         |      | J 4         | 23             |          |    |    |    | **1     | 22 |
| )rga                   | <i>Qā</i> □ida (Règle)             |         |         |      |             |                |          |    | 1  | 1  |         |    |
|                        | $Fa\square l$                      | 62      | 172     | 32   | 692         | 700            |          |    |    | 28 | 1       |    |
|                        | $Law \square$                      |         |         |      |             |                |          | 12 | 16 |    |         |    |

(\*): Cette  $\square$ umla est organisée selon deux plans: une partie selon le plan  $\square$ umla/ maq $\bar{a}$ la 'ilmia/ fa $\square$ l; et une partie selon le plan  $\square$ umla/ maq $\bar{a}$ la.

(\*\*): Cette maqāla est nommée maqāla 'ilmia.

Les chiffres donnent le nombre de sous-unités formant chaque unité. Par exemple : le livre I est composé de quatre unités nommées chacune (fann); dont une est composée de 32 unités nommées chacune  $(fa \square l)$ , tandis que les trois autres sont organisées selon deux plans ;  $(fann/ta'l \square m/fa \square l)$  ou  $fann/ta'l \square m/\square umla/fa \square l)$ .

Horizontalement (de point de vue thématique), *al-Qānūn* se divise en cinq livres dits (*kitāb*): généralités du Canon (*kulliāt al-qānūn*); médicaments simples; maladies particulières; maladies communes (qui touchent, en associé, plusieurs organes); pharmacopée.

Ces livres sont, eux mêmes, subdivisés en un nombre considérable de parties, dont la taxinomie reflète une typologie originale et une synthèse ingénieuse. L'analyse horizontale des cinq

sommaires montre qu'ils renferment des termes variés; ce qui montre la diversité des sujets (champs) traités. Cependant; l'analyse verticale reflète une approche commune allant du général au particulier; de l'anatomie à la physiologie; de la macro au micro; du théorique à la pratique; de la science à l'examen (gestion: diagnostic et thérapie). Selon les critères résumés dans le tableau, on peut distinguer trois classes de livres:

| *  | livre    | théo          | rique | hautement                 | organis   | é, le           | prei | mier   | livre | du  | Qānūn,           | dont  | les | unités | sont  |
|----|----------|---------------|-------|---------------------------|-----------|-----------------|------|--------|-------|-----|------------------|-------|-----|--------|-------|
| Sã | aillante | es et         | bien  | individual                | isées; il | l illu          | stre | une    | scier | nce | constitue        | ée se | lon | deux   | plans |
| S  | imilair  | es : <i>(</i> | Fann/ | $ta \Box l \Box m / \Box$ | ]umla/f   | $a\square l$ ): | out  | oien : | (Fan  | n/t | $a\Box l\Box m/$ | fa□l) |     |        |       |

- \* livres théoriques et pratiques moyennement organisés; ce sont les livres III et IV. Les sommaires des deux livres se caractérisent par une taxinomie moins complexe (on trouve  $maq\bar{a}la$  au lieu de  $ta\Box l\Box m$ ), et dont la hiérarchie est identique à celle du premier livre;
- \* livres faiblement organisés ou "non organisés": ce sont les livres II et V, dont les sommaires sont constitués de termes variés, organisés selon des critères simples et ségrégatifs.

Quelle serait la différence entre les taxons du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$ :  $(fann/ta \Box l \Box m/ \Box umla/maq\bar{a}la$  'ilmia/  $maq\bar{a}la/fa \Box l/q\bar{a} \Box ida$  'ilmia/  $q\bar{a} \Box ida/law \Box$ )? Comment Ibn  $S \Box n\bar{a}$  a pu définir ces taxons? Et comment il a pu en établir la hiérarchie? Autrement dit, comment peut-on expliquer les différences entre les cinq plans; aussi bien au niveau de leur différenciation horizontale que celui de leur synthèse verticale (hiérarchie)?

#### 2.4. Organisation du ' $A \Box \bar{a} \Box ib$ al-Ma $\Box l\bar{u}q\bar{a}t$ de Qazw $\Box n \Box$

Tableau (IV) : typologie du sommaire du premier volume  $d\Box A\Box \bar{a}ib$  al-Ma $\Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de  $Qazw\Box n\Box$ 

|                        |                             | Organisation horizontale |                                                               |                          |                                                           |               |        |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------|-----------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------|---------------|--------|--|--|--|--|--|--|--|
| Organisation verticale | Introduction ou (muqaddima) | (Šar□<br>al□a□ab)        | Classification des créatures $(Ma \square l\bar{u}q\bar{a}t)$ | (F□<br>ma□nā<br>alġar□b) | Classification des êtres ou $(maw \Box \bar{u}d\bar{a}t)$ |               |        |  |  |  |  |  |  |  |
|                        | Monographie ou (maqāla)     | 0                        | 0                                                             | 0                        | Êtres supérieurs ('ulwiāt)                                | Être<br>infér | eieurs |  |  |  |  |  |  |  |
| Org                    | (Na □ ar)                   | 0                        | 0                                                             | 0                        | 13                                                        |               | 5      |  |  |  |  |  |  |  |
|                        | (Qawl)                      | 0                        | 0                                                             | 0                        | 3                                                         |               | 2      |  |  |  |  |  |  |  |
|                        | (Fa□l)                      | 1                        | 1                                                             | 0                        | 24                                                        | 1             | 29     |  |  |  |  |  |  |  |
|                        | (Qism)                      |                          |                                                               |                          |                                                           |               | 1      |  |  |  |  |  |  |  |

Les chiffres donnent le nombre de sous unités formant chaque unité. Par exemple : la quatrième introduction intitulée « classification des êtres ou  $maw \Box \bar{u}d\bar{a}t$  » est subdivisée en deux  $(maq\bar{a}la)$ ; dont la première contient 13  $(na\Box ar)$ , trois (qawl) et vingt quatre  $(fa\Box l)$ .

Tableau (V) : typologie du sommaire du deuxième volume  $d \Box A \Box \bar{a} \Box$ ib al-Ma  $\Box l \bar{u} q \bar{a} t$  de  $Qazw \Box n \Box$ 

|                        |                             |                                 | Organisati                                       | on hor                            | izo nta                        | le                                          |                                              |                                         |              |                    |                                                                  |  |  |  |  |
|------------------------|-----------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------|--------------------|------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                        | Introduction ou (muqaddima) | Classificatio                   | n des êtres ou <i>(i</i>                         | maw□i                             | īdāt)                          |                                             |                                              |                                         |              |                    |                                                                  |  |  |  |  |
|                        | Monographie ou (maqāla)     | Êtres inférie                   | Êtres inférieurs (sufliāt)                       |                                   |                                |                                             |                                              |                                         |              |                    |                                                                  |  |  |  |  |
| n verticale            | (Na□ar)                     | Les<br>végétaux :<br>(al-nabāt) | Les animaux :                                    | Les animaux : <i>(al-□ayawān)</i> |                                |                                             |                                              |                                         |              |                    |                                                                  |  |  |  |  |
| Organisation verticale | (Naw□e)                     |                                 | L'homme : $(\Box aq \Box qat \\ al-ins\bar{a}n)$ | (Al-□ inn)                        | aux                            | ( <i>Al-na</i> □ <i>am</i> ) les rhuminants | ( <i>Al-sibā</i> □ <i>e</i> ) les carnivores | Š                                       | al- □ašarāt) |                    | Conclusion:<br>des animaux<br>merveilleux ou<br>$(a \square ba)$ |  |  |  |  |
|                        | (Na □ar)                    |                                 | 6                                                |                                   | <i>(Al-dawāb)</i> les bestiaux | rhu rr                                      | arni                                         | ( <i>Al-</i> $\Box ayr$ ) les volatiles |              | urs                | ,                                                                |  |  |  |  |
|                        | (Qism)                      | 2                               | 2                                                |                                   | les l                          | les 1                                       | les c                                        | SS VO                                   | et           | férie              | 4                                                                |  |  |  |  |
|                        | $(\Box arb)$                |                                 | 4                                                |                                   | $ \sqrt{a}b)$                  | ]am)                                        | $\overline{\imath}\Box e)$                   | vr) le                                  | ıām          | ıx in              |                                                                  |  |  |  |  |
|                        | (Naw□e)                     |                                 | 35                                               |                                   | -дам                           | -na□                                        | -sibi                                        | - <i>□a</i> )                           | (Al-hawām    | Animaux inférieurs |                                                                  |  |  |  |  |
|                        | (Fa□l)                      |                                 | 16                                               |                                   | (41                            | (41                                         | (41                                          | (41                                     | (41          | An                 |                                                                  |  |  |  |  |

Le deuxième volume de  $\Box A \Box \bar{a}ib$   $al\text{-}Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de Qazw $\Box$ n $\Box$  est consacré à l'étude des êtres inférieurs nommés (sufliāt); cette (maqāla) est subdivisée en deux unités nommées (na  $\Box$ ar); dont le premier traite de la botanique (al-nabāt), tandis que le deuxième traite de la zoologie. Le deuxième (na $\Box$ ar) est subdivisé en huit unités intitulées (naw $\Box$ e) qui traitent de la taxonomie.

La typologie du premier volume du livre de Qazw $\square n\square$  suit un modèle presque invariable:  $(muqaddima/maq\bar{a}la/na\square ar/qawl/fa\square l/qism)$ . Elle met en jeu six paliers ; autrement dit elle est complexe. Cependant ; celle du deuxième volume est irrégulière et indifférenciée : un taxon peut désigner des paliers et des unités différentes ; ce qui perturbe la synthèse et les rapports entre les différents axes du livre. L'organisation horizontale, elle aussi, est non équilibrée: les trois premières

unités (muqaddima) sont très abrégées, tandis que la dernière (muqaddima), plus développée, représente la majeure partie du premier volume et la totalité du deuxième. On y trouve en plus (maqāla) et (qawl) ; quelle serait donc la différence entre les deux taxons ? Le palier intégrateur (globale) de  $\square$ abar $\square$  et celui d'Ibn S $\square$ nā correspond au pallier inférieur de Qazw $\square$ n $\square$ . La typologie de Qazw $\square$ n $\square$  serait-elle l'inverse, ou l'apex des deux autres typologies?

Al-Qānūn décrit les parties homéomères puis les parties anhoméomères. Il passe de la physique à la métaphysique ; des structures aux fonctions. Le traité de Qazw $\Box$ n $\Box$  suit exactement le même plan et reproduit la même synthèse. Toutefois l'anatomie du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  met en jeu une terminologie beaucoup plus différenciée. Prenons comme exemple le terme organe  $(`u\Box w)$ : ce terme serait pour Ibn S $\Box$ nā une partie anhoméomère; or pour Qazw $\Box$ n $\Box$ , il peut être homéomère ou anhoméomère. Le traité de Qazw $\Box$ n $\Box$  développe d'avantage les aspects métaphysiques et cosmologiques : l'auteur distingue deux genres de forces; les forces externes  $(\Box \bar{a}hira)$  et les forces internes  $(b\bar{a}\Box ina)$ . Ces dernières sont de quatre types; germinatives  $(mu\Box awira)$ , cognitives (mudrika), motrices  $(mu\Box arrika)$  et intellectuelles (`aqlia). En plus de la médecine; l'ouvrage de Qazw $\Box$ n $\Box$  traite de la zoologie, de la botanique, de l'astronomie et des sciences hermétiques.

#### 2.5. Les extraits tirés du Qānūn d'Ibn S□nā

Le nombre des extraits neurologiques tirés du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \Box n\bar{a}$  est très important. Outre le fait que certains extraits traitent des tempéraments et de l'anatomie des structures neurologiques, d'autres discutent les faits sensitifs, moteurs et intellectuels et; un troisième groupe est consacré au diagnostic et à la thérapie. Ainsi; pour mieux comprendre les dits de l'auteur nous devons déterminer, parmi les extraits neurologiques, l'importance relative de la neuroanatomie, de la neurophysiologie et de la neuropathologie.

Tableau (VI): importance relative de la neuroanatomie, de la neurophysiologie et de la neuropathologie dans al- $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ .

|              | Or                                           | ganis                  | ation h | o rizo ntale          |       |          |         |             |
|--------------|----------------------------------------------|------------------------|---------|-----------------------|-------|----------|---------|-------------|
|              | Livre                                        | Livre I Livre II Livre |         |                       | e III | Livre IV | Livre V |             |
| l uc         | nombre (n) et pourcentage                    | n                      | %       |                       | n     | %        | n /%    |             |
| Organisation | (%) des axes $(fu \square \bar{u}l)$ étudiés | 11                     | /0      | s s                   | 11    | /0       | 11 / /0 | pée         |
| nis          | tempérament et anatomie des                  | 9                      | 22.5    | ière<br>cale          | 7     | 7.6      | 0       | acol        |
| rga          | organes nerveux                              | 9                      | 22.3    | Matières<br>médicales | '     | 7.0      | 0       | Pharmacopée |
| 0            | les causes, les forces, les                  | 24                     | 60      | H H                   | 9     | 9.8      | 0       | Pha         |
|              | activités sensitives, motrices               | 24                     |         |                       |       | 7.0      |         |             |

| et intellectuelles (siāsia) |       |      |    |      |        |  |
|-----------------------------|-------|------|----|------|--------|--|
| les maladies, les symptôr   | nes 7 | 17.5 | 76 | 80.3 | 4/ 100 |  |
| et le diagnostic            | /     | 17.3 | 70 | 80.5 | 4/ 100 |  |

Le pourcentage des extraits neuroanatomiques dans le livre I (%) = 100 x le nombre des extraits neuroanatomiques tirés du livre I / nombre de tous les extraits neurologiques tirés du livre I. d'une manière analogue nous avons calculé les pourcentages des extraits neurophysiologiques et neuropathologiques dans le livre I et dans les autres livres du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$ .

Le deuxième et le cinquième livre traitent, respectivement, les médicaments simples et la pharmacopée. Le premier livre se caractérise par une dominance de la métaphysique; il comprend 24 extraits neurophysiologiques soit 60% des extraits neurologiques, alors que la physique (anatomie) et le diagnostic représentent, respectivement, 22.5% et 17.5% des extraits analysés. Le diagnostic des maladies neurologiques domine les extraits tirés du troisième livre (76 extraits soit 80.3%); tandis que l'anatomie et la «physiologie» représentent, respectivement, 7.6% et 9.8% des extraits neurologiques.

#### 3. Sources bibliographiques antérieures

#### 3.1. Origine(s) des taxons formant la typologie des traités étudiés

"Le terme Canon, pris du grec, signifie la règle" $^{26}$ . Et les autres termes ou taxons; quelles seraient leurs origines? L'analyse du  $Lis\bar{a}n$   $al\Box Arab$  montre bien que ces mots font partie de la langue arabe courante: on trouve leurs transpositions dans les pratiques agricoles, dans le secteur sociopolitique et dans les poèmes. Que peut-on dire? Est ce que les Arabes avaient pu développer une pareille typologie? Sinon, est ce que l'auteur avait réussit le transfert et la transposition d'une terminologie usuelle et littéraire? Il faut souligner que l'analyse de ces termes ne met en évidence aucune trace de transcription. Ainsi il reste deux possibilités: ces auteurs, et surtout  $Ibn S\Box n\bar{a}$ , avaient élaboré une typologie nouvelle en utilisant la langue courante; ou bien; ils avaient réussi une parfaite et ingénieuse traduction des plans d'organisation des livres anatomiques antérieurs.

"De bonne heure en possession d'une immense érudition, il (Ibn S□nā) la féconda par son génie, attaqua en maître toutes les branches de la science, et révéla particulièrement sur le terrain de la médecine son esprit organisateur"<sup>27</sup>. Il est clair que Leclerc pense que cette typologie est originale

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> L. Leclerc, Histoire des sciences Arabes, T.1, p. 470.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> L. Leclerc, 1980, Histoire des sciences Arabes, T.1, p 466.

et ne correspond pas à une traduction; l'analyse des plans d'organisation des deux livres d'Aristote et les propos de Galien tirés des traités arabes étudiés renforce cette conclusion.

#### 3.2. Les sources des extraits analysés

Tableau (VII): les sources des extraits neurologiques tirés des ouvrages étudiés.

| Les sources adoptées                             | A    | G    | T    | R    | IS   | Q     |
|--------------------------------------------------|------|------|------|------|------|-------|
| Les observations manifestes et les constatations | +    | +    | +    | +    | +    |       |
| évidentes que les sens nous fournissent          | '    | ,    | '    | '    | '    |       |
| Le témoignage digne de foi                       |      | +    | +    | +    | +    | +     |
| L'expérience                                     |      | +    | +    | +    | +    | +     |
| Les traités antérieurs                           |      | +    | +    | +    |      | +     |
| Les dissections                                  | +    | +    | +    | +    | +    | +     |
| Les déclarations des malades                     |      | +    |      | +    |      |       |
| La langue arabe                                  |      |      |      |      | +    | +     |
| Les "on dit"                                     | +    |      | +    | +    | +    | +     |
| (Ahl al-firāsa)                                  |      |      | +    |      | +    | +     |
| (Ahl al-qiāfa)                                   |      |      |      |      |      | +     |
| (al-Kahana)                                      |      |      |      |      |      | +     |
| (Ahl al- ʻirāfa)                                 |      |      |      |      |      | +     |
| Indice de synthèse                               | 5/12 | 6/12 | 6/12 | 7/12 | 7/12 | 10/12 |

Le tableau (VII) résume les sources des extraits analysés. La colonne gauche donne les sources de touts les extraits neurologiques; les colonnes Ar, G, R, T, IS et Q déterminent, respectivement, celles des extraits neurologiques tirés des ouvrages étudiés d'Aristote; du  $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-Rāz $\Box$ ; du *Firdaws al-\Bikma* de \Babar\Bigoright; du *Qānūn* d'Ibn S\Bigoright n\Bigoright; et du 'A\Bigoright al-Ma\Bigoright la Qazw\Bigoright n\Bigoright.

#### Indice de synthèse = ni/N

ni : nombre de sources adoptées par l'auteur i ;

N: nombre de sources de tous les extraits neurologiques analysés ; dans ce cas N=12.

Les indices de synthèse illustrent la diversité des sources adoptées par chaque auteur. Alors; comment peut-on expliquer l'écart entre ces indices?

En effet, l'analyse des extraits neurologiques permet de dégager plusieurs facteurs:

- 1. le temps: les auteurs étudiés ont vécu dans des épisodes très écartées. Ainsi; ceux qui sont postérieurs profiteraient de l'effet cumulé;
- 2. la valence de l'auteur, et ses objectifs: Aristote et Qazw□n□ sont des naturalistes; ils ont essayé la classification des êtres vivants, en définissant les attributs communs et les caractères distinctifs. Or; Galien et al-Rāz□ sont des médecins; ils ont développé, particulièrement, l'anatomie de l'homme; comme ils ont essayé la définition des traits de la physiologie humaine, dans l'état de santé, et leurs perturbations, dans l'état de maladie. □abar□ et Ibn S□nā ont une double valence.
- 3. la valence du traité, sa taille et le nombre des extraits qui discutent le sens et le mouvement: les *Parties des Animaux* et l'*Histoire des Animaux* d'Aristote traitent une large gamme de sujets; ainsi, le nombre des extraits qui nous intéressent est très limité. Or *al-Qānūn* d'Ibn  $S \square n\bar{a}$  est plus volumineux et discute, surtout, des sciences médicales, ce qui augmente notre indice;
- 4. la religion: Aristote et Galien représentent la population Grecque (chrétienne et préchrétienne); tandis que al-Rāz□, □abar□, Ibn S□nā et Qazw□n□ étaient musulmans.

#### 3.3. Méthodologies adoptées dans les traités étudiés

Pour réussir la comparaison des approches neuroanatomiques, neurophysiologiques et neuropathologiques adoptées par les autorités étudiées nous avons regroupé, sous forme de tableau, les éléments caractéristiques des méthodologies adoptées dans les extraits analysés.

Tableau (VIII): approches neuroanatomiques, neurophysiologiques et neuropathologiques adoptées dans les extraits analysés.

| Procédés méthodologiques adoptés                                                          | A | G | T | R | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Observations manifestes et constatations évidentes que les sens nous fournissent          | + | + | + | + | +  |   |
| Les "on dit"                                                                              | + |   | + | + | +  | + |
| Etudier ; d'abord ; les parties de l'homme les plus familières                            | + |   | + |   |    | + |
| Ne pas séparer le raisonnement de l'observation sensible                                  | + |   |   |   |    |   |
| Témoignage digne de foi                                                                   |   | + | + | + | +  | + |
| Expérience                                                                                | + | + | + | + | +  | + |
| Les dissections                                                                           | + | + | + | + | +  | + |
| Intuition ( $\Box ads$ ) et hypothèses ( $fara \Box i\bar{a}t$ )                          | + | + | + | + | +  | + |
| Analogie $(qi\bar{a}s, ta\check{s}b\Box h, na\Box\Box r)$                                 | + | + | + | + | +  | + |
| Déduire les caractéristiques psychiques en se basant sur les caractéristiques anatomiques | + |   | + |   | +  |   |

| Raisonnement (istidlāl) basé sur les combinaisons : structure atteinte/activité (s) touchée (s)                            |  |  | + |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|---|--|
| Raisonnement (istidlāl) basé sur les activités sensorielles, motrices et intellectuelles                                   |  |  | + |  |
| Raisonnement (istidlāl) basé sur les propriétés des déchets émanant des structures neurologiques                           |  |  | + |  |
| Raisonnement (istidlāl) basé sur les combinaisons : structure neurologique/ air et alimentation concordants ou discordants |  |  | + |  |

(+): l'auteur adopte le procédé en question ; (): l'auteur n'adopte pas le procédé correspondant. Les approches mises en jeu ont plusieurs traits communs ; à savoir ; l'observation, le témoignage, l'expérience, la dissection, l'intuition et l'analogie. Aristote ne sépare pas le raisonnement logique de l'observation ; il déduit les caractéristiques psychiques « neurophysiologiques » des caractéristiques physiques « neuroanatomiques ». □abar □ et Ibn S □ nā adoptent le même raisonnement ; dont les moyens sont beaucoup plus abondants chez le dernier. Les facteurs de différenciation de ces approches sont les mêmes développés dans le paragraphe précédent.

#### 3.4. Présentation des données et synthèse épistémologique

#### 3.4.1. Macroanalyse: établir une annexe regroupant les extraits neurologiques

| Présentons d'abords les dimensions des livres, sujet de notre analyse: l'Histoire des Animaux                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| d'Aristote (576 pages); les <i>Parties des Animaux</i> d'Aristote, traduit par $Y\bar{u}\Box$ anna Ibn al-Be $\Box$ r $\Box$ q                                                                 |
| (279 pages); $Firdaws\ al$ - $\Box ikma\ fi$ - $l$ - $\Box ibb\ de\ \Box abar\Box\ (443\ pages); al-\Box \bar{a}w\Box\ fi-l-\Box ibb\ d'al-R\bar{a}z\Box\ (443\ pages)$                        |
| 455pages); $al$ - $Q\bar{a}n\bar{u}n$ $fi$ - $l$ - $\Box ibb$ d' Ibn S $\Box$ n $\bar{a}$ (volume I: 741 pages; volume II: 864 pages; volume III:                                              |
| 589 pages); et ' $A \Box \bar{a}ib \ al$ - $Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t \ wa$ - $\dot{G}ar\bar{a} \Box ib \ al$ - $M\bar{u} \Box \bar{u}d\bar{a}t$ de Qazw $\Box$ n $\Box$ (volume I: 380 pages; |
| volume II: 420); le total du texte analysé compte 4747 pages. La première tâche consiste à                                                                                                     |
| produire, à partir de ces ouvrages encyclopédiques, une référence de taille inférieure (pratique),                                                                                             |
| renfermant tous les extraits neurologiques. Cette compilation, nommée annexe, compte 263 pages.                                                                                                |
| Elle est formée de cinq parties: le résumé des ouvrages analysés d'Aristote; le résumé du $Firdaws$                                                                                            |
| $al$ - $□ikma$ de $□abar$ $□$ ; le résumé du $□\bar{a}w$ $□$ d'al-Rāz $□$ ; le résumé du $Q\bar{a}n\bar{u}n$ d'Ibn S $□$ nā et le résumé                                                       |
| de ' $A \Box \bar{a} \Box ib \ al$ - $Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t \ wa$ - $\dot{G}ar\bar{a} \Box ib \ al$ - $M\bar{u} \Box \bar{u}d\bar{a}t \ de \ Qazw \Box n \Box$ .                           |
| Soulignons que le résumé du $\Box \bar{a}w\Box$ d'al-R $\bar{a}z\Box$ comporte les dits de ses prédécesseurs les plus                                                                          |

A propos de l'organisation de cette Annexe ; d'abord nous citons les titres formant le sommaire de l'ouvrage; puis nous précisons son auteur et la référence (volume et page(s)); et après nous présentons, sans aucun commentaire, le texte qui nous intéresse.

Pourquoi donc rédiger cette annexe? Les raisons sont multiples:

éminents, surtout ceux de Galien et ceux d'Hippocrate.

D'abord, cette compilation serait, en elle même, une référence en neurosciences; du fait qu'elle résume ce qui a été écrit depuis Aristote (IV<sup>ème</sup> siècle av. J.-C) jusqu'à Qazw□n□ (XIII<sup>ème</sup> siècle), ce qui correspond à peu près à 1700 ans. En plus; cette annexe rend plus facile et pratique les tâches ultérieures de notre étude : établir l'évolution terminologique; comparer les faits et les doctrines adoptées par les autorités étudiées ... etc.

Cette référence spécialisée et de dimensions contrôlables nous a permis, grâce aux comparaisons, de corriger plusieurs erreurs.

#### 3.4.2. Microanalyse: tableaux comparatifs

C'est la recherche, dans cette annexe, de termes formant la légende "neurologique" dans les épisodes étudiés et, aussi, l'énumération des faits sensoriels et des faits moteurs, que nos auteurs ont définis.

#### 3.4.2.1. Les « légendes » anatomiques

Pour établir l'évolution des légendes anatomiques, à travers l'analyse des traités étudiés, nous proposons le modèle suivant :

Tableau (IX) : modèle adopté pour illustrer l'évolution des légendes neuroanatomiques.

| Subdivisions encéphaliques                            | A            | G     | T     | R     | IS    | Q     |
|-------------------------------------------------------|--------------|-------|-------|-------|-------|-------|
| Encéphale (dimāġ)                                     | +            | +     | +     | +     | +     | +     |
| Cervelet                                              | ??           |       |       |       |       |       |
| Dure-mère $(\Box i \Box \bar{a}b \Box a \Box \Box n)$ | +            | +     | +     | +     | +     | +     |
| Pie-mère $(\Box i \Box \bar{a}b \ raq \Box q)$        | +            | +     | +     | +     | +     | +     |
|                                                       |              |       |       |       |       |       |
| Indice de synthèse= ni/N                              | 9/42         | 19/42 | 21/42 | 17/42 | 39/42 | 15/42 |
| Indice de contingence =ni- n*/N                       | Ré fé re nce | 12/42 | 6/42  | 1/42  | 17/42 | 0/42  |

(+): L'auteur a pu définir la structure correspondante;

(??): Le terme serait une intrusion;

Cellule vide : le terme fait défaut dans le traité correspondant.

Les colonnes A, G, R, T, IS et Q déterminent, respectivement, les termes tirés des ouvrages étudiés d'Aristote; du  $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-Rāz $\Box$ ; du *Firdaws al-* $\Box ikma$  de  $\Box$ abar $\Box$ ; du *Qānūn* d'Ibn S $\Box$ nā; et du ' $A\Box \bar{a}ib$  al-Ma $\Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de Qazw $\Box$ n $\Box$ .

#### Indice de synthèse = ni/N

#### Indice de contingence = ni - n\*/N

N: le nombre de tous les termes recensés ;

ni: nombre de termes recensés dans le traité (i) ;

n\*: le nombre de termes (parmi ni) utilisés dans les traités antérieurs étudiés.

Nous avons considéré les livres d'Aristote, *Histoire des Animaux* et *Parties des Animaux*, comme référence pour calculer l'indice de contingence; parce qu'ils représentent les livres les plus anciens de tous les traités analysés.

Ce type de tableaux nous a permis de comparer les légendes neuroanatomiques des ouvrages étudiés. En effet des tableaux analogues ont été dressés pour établir l'évolution des "légendes" anatomiques de la moelle «épinière »; des nerfs et celles des organes des sens.

# 3.4.2.2. Les critères neuroanatomiques: classification des différentes parties physiques

Tableau (X) : modèle adopté pour illustrer l'épistémologie des critères neuroanatomiques.

| Les critères neuroanatomiques définis                                                                                                                                    | A | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Enumération des parties externes de l'homme                                                                                                                              | + |   | + |   |    |   |
| Critères physiques ('ilal □āhira)                                                                                                                                        |   |   | + |   |    |   |
|                                                                                                                                                                          |   |   |   |   |    |   |
|                                                                                                                                                                          |   |   |   | : | :  |   |
| Le tempérament de l'organe $(miz\bar{a} \Box al \Box u \Box w)$ ; le chaud ; le froid ; le sec et l'humide                                                               |   | + | + | + | +  | + |
| Abondance des humeurs $(a \Box l\bar{a} \Box)$ ; le sang $(dam)$ ; la bile $(\Box afr\bar{a} \Box e)$ ; le phlegme $(bul\dot{g}um)$ et l'atrabile $(sawd\bar{a} \Box e)$ |   | + | + | + | +  | + |
| La résistance de l'organe $(ta \square ammul \ al - \square u \square w)$                                                                                                |   |   |   |   | +  | + |

| (+) : Le critère a été utilisé par l'auteur correspondant ;                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( ) : Le critère fait défaut dans le traité correspondant.                                             |
| Les colonnes A, G, R, T, IS et Q déterminent, respectivement, les critères tirés des ouvrages étudiés  |
| d'Aristote; du □āw□ d'al-Rāz□; du <i>Firdaws al-□ikma</i> de □abar□; du <i>Qānūn</i> d'Ibn S□nā; et du |
| <i>'A</i> □ <i>āib al-Ma</i> □ <i>lūqāt</i> de Qazw□ n □.                                              |
|                                                                                                        |

Ce tableau résume l'évolution de l'approche neuroanatomique et la différenciation des critères mis en jeu pour définir les différentes parties du système nerveux, aussi bien homéomères qu'anhoméomères, depuis Aristote jusqu'à Qazw□n□.

Une tâche, qui suscite l'intérêt des médecins et des naturalistes étudiés, est de savoir comment déterminer les limites entre les différentes parties du corps. Ce type de tableaux nous a permis de déterminer les critères neuroanatomiques adoptés par ces autorités et leurs rapports éventuels.

#### 3.4.2.3. Les maladies psychiques

Tableau (XI) : modèle adopté pour établir l'évolution de la terminologie neuropathologique.

| Maladies psychiques | Désignation (nome nclature) selon : |                    |          |  |  |  |
|---------------------|-------------------------------------|--------------------|----------|--|--|--|
| namules psychiques  | □abar□                              | Al-Rāz□            | Ibn S□nā |  |  |  |
| Vertige: (al-duwār) | +                                   | +                  | +        |  |  |  |
| (al-sadar)          | = (al-duwār)                        | Diffère du (duwār) |          |  |  |  |
| (al-liwā)           |                                     |                    | +        |  |  |  |

(+) : Le nom de la maladie figure dans le traité de l'auteur en question. ( ) : Ce nom en fait défaut. Selon □abar □; (al-sadar) et (al-duwār) serait les symptômes de la même maladie.

Ce type de tableaux nous permet de juger l'expérience professionnelle du médecin en neuropathologie; comme il nous permet la reconstitution de l'épistémologie des différentes maladies psychiques (maladies qui touchent le sens; le mouvement et les activités cognitives).

#### 3.4.2.4. Critères de classification des maladies psychiques

Tableau (XII) : modèle adopté pour illustrer les fiches établies par les autorités étudiées pour réussir le diagnostic des maladies neurologiques.

| Les caractéristiques des maladies motrices                                                                                | G | T | R | IS |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|----|
| L'intensité de la maladie $(\bar{a}fa)$ faiblesse $(\Box u \Box f)$ ; perte $(bu \Box l\bar{a}n; suq\bar{u} \Box)$ ; 'usr | + | + | + | +  |
| La durée de la maladie : durable $(d\bar{a} \square ima)$ ; non durable $(\dot{g}ayr\ d\bar{a} \square ima)$              | + |   | + | +  |

| Le rythme et la fréquence ( $iq\bar{a} \Box e$ , $tad\bar{a}ruk$ , $taw\bar{a}tur$ ) de la maladie |   |   | + | + |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|
| Le sens (□ ihat) du mouvement                                                                      | + |   | + | + |
| Le contrôle $(ni \Box \bar{a}m)$ du mouvement                                                      | + |   | + | + |
| La vitesse de son incidence (baġta) et de son évolution (qal $\square$ lan qal $\square$ lan)      | + | + | + | + |
| La vitesse de son déclin (inqi □āuhā)                                                              | + | + | + | + |

(+) : ce fait a été utilisé dans le traité correspondant ; () : ce fait en fait défaut.

Ce type de tableaux résume les faits caractéristiques des maladies neurologiques ; il permet, grâce aux comparaisons, des jugements ciblés (spécifiques à un sujet) et non pas des jugements sommaires. Il représente, en outre, les rapports philologiques de l'exercice médical pendant une longue période (chez Galien,  $\Box$ abar $\Box$ , al-Rāz $\Box$  et Ibn S $\Box$ nā).

Tableau (XIII): modèle adopté pour présenter les critères de classification des maladies psychiques tels quelles furent définies dans les traités étudiés.

| Maladies                        |                                                                                                                                                 | Classification s                                        | elon                                                                                                                                            |                        |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| psychiques                      | Galien                                                                                                                                          | □abar□                                                  | Al-Rāz□                                                                                                                                         | Ibn S□nā               |
| (Al-sadar)                      | (Sadar ; duwār ;<br>baš□dek)                                                                                                                    |                                                         | (Sadar ; duwār ;<br>baš□dek)                                                                                                                    | -                      |
| Vertige: (al-duwār)             | -                                                                                                                                               | Maladie<br>encéphalique                                 | -                                                                                                                                               |                        |
| (al-liwā)                       | -                                                                                                                                               | -                                                       | -                                                                                                                                               |                        |
| Cauchmar<br>(al-kābūs)          | -                                                                                                                                               | -                                                       | (□ar□e; kābūs;<br>umm al-□ubiān;<br>tafazzu□f□ al-nawm)<br>Selon Hippocrate                                                                     | sənl                   |
| Epilepsie: $(al-\Box ar\Box e)$ | Maladie ('illa) spécifique; touche uniquement l'encéphale ou bien; résulte de la coordination entre l'encéphale et l'estomac ou un autre organe | Maladie<br>encéphalique                                 | Maladie ('illa) spécifique; touche uniquement l'encéphale ou bien; résulte de la coordination entre l'encéphale et l'estomac ou un autre organe | Maladies encéphaliques |
| Apoplexie: (al-sakta)           | Encéphale atteint ; nerf faible                                                                                                                 | Des parties<br>encéphaliques ont un<br>tempérament plus | Encéphale atteint; nerf faible                                                                                                                  |                        |

|  | froid et sec |  |
|--|--------------|--|

Selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ ; le vertige (al-duwār, al-liwā), le cauchemar (al-kābūs), l'épilepsie (al- $\square ar \square e$ ) et l'apoplexie (al-sakta) forment, ensemble, un groupe nommé les maladies encéphaliques (amrā $\square$  dimāġia). Ce tableau montre comment les faits cliniques ont été utilisés pour élaborer une science médicale explicitement constituée? Il rend plus claires les écarts entre les différentes conceptions : monographies anarchiques comme celles de Galien et d'al-Rāz $\square$ ; et conception intégrée comme celle d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ .

#### 3.4.3. Synthèse et discussion: schémas et modèles

Pour faciliter les discussions ; nous avons représenté, sous forme de modèles, les doctrines neurologiques développées dans les traités analysés.

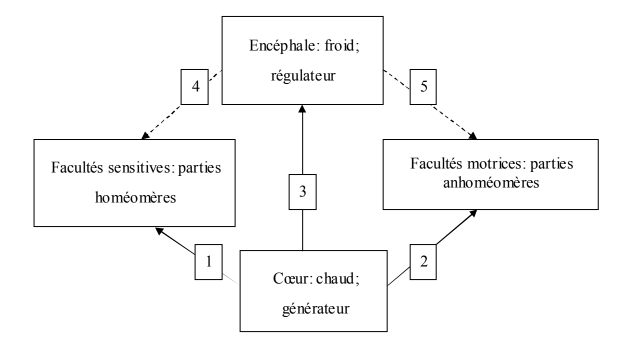


Figure I. Modèle type établi d'après les ouvrages analysés d'Aristote.

1: flux du sens; 2: flux du mouvement; 3 flux de la chaleur innée et celui de la force animale; 4: "régulation" du sens; 5: "régulation" du mouvement. Les deux flux 4 et 5 ne sont pas explicites; ils sont anticipés.

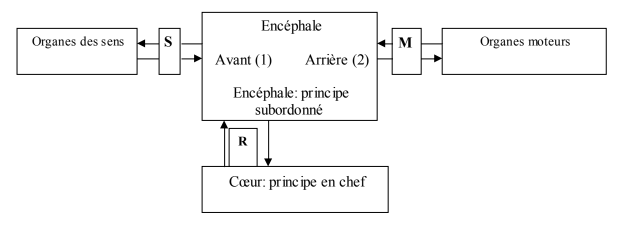


Figure II. Modèle type représentant les éléments impliqués dans le sens et ceux impliqués dans le mouvement selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ .

(1): les "aires sensitives" seraient dans la région frontale de l'encéphale; alors que les "aires motrices" seraient dans la région occipitale (modèle de Galien). Or, pour Ibn  $S \square n\bar{a}$ , les interactions entre tous ces éléments sont réciproques; ce qui permet la "régulation" des activités psychiques. S: boucle sensorielle; M: boucle motrice; R: boucle de régulation. Ce modèle a été élaboré d'après le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ . Qazw $\square n \square$  adopte le même modèle; toutefois il ne parle pas de la troisième boucle.

|                       | Modèle de □abar□             | Modèle d'Ibn S□nā            | Modèle de<br>Qazw□n□         |
|-----------------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|
| parties encéphaliques | Activités psychiques         | Activités psychiques         | Activités psychiques         |
| Ventricule occipitale | sauve garde $(\Box if \Box)$ | sauvegarde ( $\Box if\Box$ ) | sauve garde $(\Box if \Box)$ |

| Ventricule médian   | création (fikra)    | mémorisation (□ikr) création (fikr)                                          | intellect ('aql) force créative (quwa mufakkira) jugement (wahm) |
|---------------------|---------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Ventricule frontale | fantaisie (□awā□ir) | fantaisie $(\Box ay\bar{a}l)$<br>imagination $(ta \Box awur)$<br>Sens commun | fantaisie (□ayāl) force de fantaisie sens commun                 |

Figure III. Modèles types représentant les classes des activités psychiques internes et leurs principes "aires" spécifiques. Ces modèles sont élaborés en se basant, respectivement, sur *Firdaws al-* $\Box$ *ikma* de  $\Box$ abar $\Box$ ; le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn S $\Box$ n $\bar{a}$  et le traité de Qazw $\Box$ n $\Box$ . Les donnés ne sont pas, suffisamment, disponibles pour représenter le modèle de Galien; la même chose pour al-R $\bar{a}z\Box$ .

Nous pouvons constater que ces modèles représentent, d'une manière synthétique, les doctrines neurologiques des auteurs étudiés et seront ; ainsi ; des supports authentiques pour réussir des jugements et des discussions ciblés.

#### 3.4.4. Conclusion

Suites à ces discussions nous pouvons regrouper, sous forme de tableaux, les principales conclusions.

| Auteurs  | Barrières soulevées                                                              |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| Aristote | Principe en chef et essence                                                      |
| Galien   | Principes immédiats : organe principal et "aire spécifique" pour chaque activité |
| □abar□   | Forces principales et forces subordonnées                                        |
| al-Rāz□  | Reproduit les dits de Galien et ceux d'autres prédécesseurs                      |
| Ibn S□nā | L'âme psychique principale et les âmes psychiques subordonnées                   |
| Qazw□n□  | Intégration des forces psychiques et le langage                                  |

Figure IV. Modèle type représentant une synthèse épistémologique. Exemple: les barrières neuropsychologiques.

Le tableau ci-dessus illustre les principales barrières neuropsychologiques soulevées par les traités étudiés. Cette synthèse rend manifeste les contextes épistémologiques des traités analysés.

# DEUXIEME PARTIE ANATOMIE DU « SYSTEME NERVEUX » DANS LES TRAITES ARABES ETUDIES

| 1. | Les | parties | de l | 'encé | phale |
|----|-----|---------|------|-------|-------|
|    |     |         |      |       |       |

#### 1.1. Philologie des termes utilisés pour désigner les différentes parties encéphaliques

#### 1.1.1. Indice de synthèse et indice d'évolution terminologique.

Tableau (XIV) : légendes anatomiques de l'encéphale telles quelles furent établies dans les traités analysés.

| Subdivisions encéphaliques                                         | A | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Encéphale (dimāġ)                                                  | + | + | + | + | +  | + |
| Cervelet                                                           | ? |   |   |   |    |   |
| Dure-mère $(\dot{g}i\ddot{s}\bar{a}\Box e\Box a\Box\Box n)$        | + | + | + | + | +  | + |
| الطي = العطف Le pli                                                |   |   |   |   | +  |   |
| L'épithélium qui couvre les cavités encéphaliques                  |   |   |   |   | +  |   |
| La limite qui sépare les deux hémisphères encéphaliques            |   | + |   |   |    |   |
| Pie-mère $(\dot{g}i\check{s}\bar{a}\Box e\ raq\Box q)$             | + | + | + | + | +  | + |
| رباطات الحجاب الرقيق Ligaments                                     |   |   |   |   | +  | + |
| Les veines encéphaliques أوردة الدماغ                              | + |   | + |   | +  |   |
| Vaisseaux encéphaliques                                            | + | + | + |   | +  |   |
| Prosencéphale (muqaddam al-dimāġ)                                  |   | + | + | + | +  | + |
| Rhombencéphale $(mu \square a \square ar \ al-dim \bar{a}\dot{g})$ |   | + | + |   | +  | + |

| Ventricule encéphalique antérieur (ba □n muqaddam)                                   | + | + | + | + | + |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|
| Ventricule encéphalique postérieur ( $ba \square n \ mua \square ar$ )               | + | + | + | + | + |
| Mésencéphale (alba $\square n$ alwasat)                                              | + | + | + | + | + |
| Paroi encéphalique $(tazr \Box d)$                                                   |   |   | + | + | + |
| Mésencéphale $(ma \square ma \square e \ al-ba \square nayn)$                        |   |   |   | + |   |
| « Noyaux hypothalamiques » (dūda)                                                    |   |   |   | + |   |
| (Watarāt)                                                                            |   |   |   | + |   |
| Hypothalamus $(aza \square)$                                                         |   |   |   | + |   |
| Hypophyse ('inabatayn)                                                               |   |   |   | + |   |
| Artères carotides                                                                    |   | + |   | + |   |
| Ramifications des artères carotides ( $\check{su} \square abu \ al \square irqayn$ ) |   | + |   | + |   |

(+) : Le terme est cité dans le traité correspondant ;

(): Le terme fait défaut dans le traité correspondant;

(Doute) : L'assertion n'est pas confirmée par l'autorité correspondante

(?): Le terme correspondrait à une intrusion.

Tableau (XIV) bis : légendes anatomiques de l'encéphale telles quelles furent établies dans les traités analysés.

| Subdivisions encéphaliques                                                         | A                                     | G     | T | R     | IS | Q |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------|---|-------|----|---|
| Glande (gudda)                                                                     | $\Box$ ru                             |       |   |       | +  |   |
| Tissu placentaire $(ma\check{s} \square m \square)$                                | <i>(ka</i> □ [                        |       |   |       | +  |   |
| $(Al-mi \square \square ara)$                                                      | « Le réseau sanguin » (ka□<br>al-dam) |       |   |       | +  |   |
| Glandes ( $la \square m \ \dot{g}udad \square$ )                                   | ı sanguin<br>al-dam)                  |       |   |       | +  |   |
| Les deux conduits (al-ma□rayān)                                                    | résea                                 | +     | + | +     | +  |   |
| (al-mustanqa□e)                                                                    | « Fe                                  |       |   |       | +  |   |
| Voies psychiques efférentes $(ma \Box \bar{a}r \Box al - r\bar{u} \Box$            |                                       |       |   |       | +  |   |
| mina-l-dimāġ)                                                                      |                                       |       |   |       |    |   |
| Voies psychiques afférentes ( $ma \Box \bar{a}r \Box al - r\bar{u}h il\bar{a}$ -l- |                                       |       |   |       | +  |   |
| dimāģ)                                                                             |                                       |       |   |       |    |   |
| Voies psychiques intraencéphaliques ( $ma \Box \bar{a}r \Box al$ -                 |                                       |       |   |       | +  |   |
| $r\bar{u}\Box f\Box$ - $l$ -dimāģ)                                                 |                                       |       |   |       |    |   |
| Ganglions olfactifs (al- $z\bar{a} \square idatayn \ al \square alamiatayn$ )      |                                       |       |   |       | +  |   |
| Hémisphère cérébrale (šiqq al-dimāġ)                                               | +                                     | Doute | + | Doute | +  |   |
| Aire encéphalique (aire sensitif) $(almaw \Box i \Box e)$                          |                                       | +     | + | +     | +  |   |

| mina-l-dimāģ)                                                       |      |       |       |       |       |       |
|---------------------------------------------------------------------|------|-------|-------|-------|-------|-------|
| Bourgeons de nerfs sensitifs (manābitu $al \Box a \Box ab$ )        |      | +     | +     | +     | +     | +     |
| Moelle « épinière » ( $mu \square u$ al-fiqār)                      | +    | +     | +     | +     | +     | +     |
| Paires de nerfs $(azw\bar{a} \Box u \ al \Box a \Box ab)$           |      | +     | +     | +     | +     | +     |
| Moelle épinière proximale (awwalu manša□i al-                       |      | +     | +     | +     | +     | +     |
| $nu\Box \bar{a}\Box e)$                                             |      |       |       |       |       |       |
| La moitié du bourgeon « épinière » (al-ni □fu min                   |      | Doute |       | Doute | +     |       |
| $manša \Box i \ al-nu \ \Box \bar{a} \Box e)$                       |      |       |       |       |       |       |
| La terminaison proximale du nerf $(ra \square su$                   |      |       | +     | +     |       |       |
| $al\Box a\Box ab)$                                                  |      |       |       |       |       |       |
| Nerfs crâniens $(a \square \square \bar{a}b \ dim\bar{a}\dot{g}ia)$ |      |       | +     |       | +     | +     |
| Indice de synthèse= ni/N                                            | 9/42 | 19/42 | 21/42 | 17/42 | 39/42 | 15/42 |
| Indice de contingence = ni-n*/N                                     | Réfé | 12/42 | 6/42  | 1/42  | 17/42 | 0/42  |

A: extraits tirés de *l'Histoire des Animaux* et *Parties des Animaux* d'Aristote. G: les dits de Galien tirés des livres arabes étudiés. T: *Firdaws al-\(\beta\)ikma* de \(\Beta\)abar\(\Batha\). R:  $al-\Dalla ar{a}w \Dalla fi-l-\Dalla ibb$  d'al-R\(\bar{a}z\Dalla\). IS:  $al-Qar{a}nar{u}n$  d'Ibn S\(\Dalla\)n\(\bar{a}\). Q: \(\Dalla A\Dalla \bar{a}i \Dalla b al-Ma\Dalla l\bar{u}q\bar{a}t de Qazw\(\Dalla\)n\(\Dalla\).

#### Indice de synthèse = ni/N

#### Indice de contingence = ni - n\*/N

N: le nombre de tous les termes recensés. ni: nombre des termes utilisés dans le traité (i). n\*: le nombre des termes, parmi (ni), utilisés dans les traités antérieurs étudiés.

Nous avons considéré les livres d'Aristote comme référence pour calculer l'indice de contingence; parce qu'ils sont les plus anciens de tous les traités analysés. Les structures définies par Aristote représentent à peu près le 1/5 de toute la terminologie recensée; cependant on ne peut pas calculer son contingent du fait que, d'une part il ne cite pas de références, et d'autre part parce que les livres antérieurs n'entrent pas dans le cadre de notre étude.

Galien a réussi une aussi grande synthèse anatomique; son contingent est considérable. Selon Galien, le tissu encéphalique serait plus important que ses ventricules. Al-Rāz□ reproduit et adopte, généralement, les notes de Galien; son contingent est faible de point de vue statistique. □abar□ le fils met en jeu une terminologie beaucoup plus différenciée, il a définit des parties nouvelles (6). Le *Qānūn* constitue la plus grande synthèse; son contingent anatomique est aussi dominant, alors que Qazw□n□ reproduit une terminologie très sommaire et abrégée.

NB: Pour confirmer le contingent de Galien il faut analyser l'anatomie de Discorides et celle des autres prédécesseurs. Pour confirmer le contingent d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ , il faut analyser la terminologie de  $Ma\square \bar{u}s\square$ .

#### 1.1.2. Origine (s) des termes utilisés

| L'examen du <i>Lisān al-'Arabe</i> montre que la terminologie mise en jeu, par □abar□, al-Rāz□, Ibr                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S□nā et Qazw□n□, pour désigner les différentes parties encéphaliques fait partie de la langue                       |
| arabe (récits et poésie). Que peut-on conclure, à propos de ses rapports épistémologiques? Ces                      |
| auteurs auraient-ils réussi une parfaite traduction; en substituant les termes grecs par des termes                 |
| arabes? Ou bien, ont-ils découvert ces parties dont la nomenclature fait appel à la langue arabe                    |
| (transposition de la littérature arabe sur le champ de l'anatomie)?                                                 |
| Les extraits de Galien, compris dans $al-\Box \bar{a}w\Box$ $fi-l-\Box ibb$ d'al-Rāz $\Box$ , montrent que les deux |
| hypothèses restent valables: ces auteurs ont traduit les travaux antérieurs (traduction); et ils ont                |
| réussis, surtout Ibn S□nā, la description d'autres parties encéphaliques (non détectées par leurs                   |
| devanciers) en utilisant la terminologie arabe (transposition de la littérature arabe dans le champ de              |
| l'anatomie).                                                                                                        |

#### 1.2. Structure de l'encéphale; (subdivisions anatomiques)

#### 1.2.1. Critères anatomiques

Tableau (XV) : les critères neuroanatomiques tirés des extraits analysés.

| Critè res neuroa nato miques                                                                       | A | G | T | R | IS | Q |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Critè res physiques ('ilal dhâhira) :                                                              |   |   | + |   |    |   |
| Parties externes et parties internes                                                               | + |   | + |   |    |   |
| Parties homéomères; parties anhoméomères                                                           | + |   | + |   | +  | + |
| Position $(wa \square \square e)$ de l'organe (supérieure, inférieure, intermédiaire)              |   | * | + |   | +  | + |
| Composition $(tark \Box b)$ de l'organe : une, deux ou plusieurs parties                           |   | * | + | * | +  | + |
| Nombre des organes : un ou deux                                                                    |   | * | + | * | +  | + |
| Structure $(qiw\bar{a}m)$ de l'organe : dure, tendre, compact, spongieux, cannelé $(mu\Box awwaf)$ | + | + | + | + | +  | + |
| Couleur de l'organe : bleue, noire, rouge, grise (gubra), claire, trouble                          |   | + | + | + | +  | + |
| Taille (qadd) et forme de l'organe                                                                 | + | + | + | + | +  | + |
| Motricité de l'organe : mouvement des parties oculaires, pulsations des vaisseaux                  |   | + | + | + | +  | + |

| Capacité de cicatrisation (ilti $\Box \bar{a}m$ )                                                          |   |   | + | + |   |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|---|
| Abondance des humeurs $(a \Box l\bar{a} \Box)$ ; le sang $(dam)$ ; la bile $(\Box afr\bar{a} \Box e)$ ; le |   | + | + | + | + | + |
| phlegme (bulġum) et l'atrabile (sawdā $\Box e$ )                                                           |   |   | ' |   |   |   |
| Autres accidents : exemple les saveurs $(tu \Box \bar{u}m)$                                                |   | + | + | + |   |   |
| Critères métaphysiques 'ilal bā□ina :                                                                      |   |   | + |   |   |   |
| Le tempérament de l'organe $(miz\bar{a} \Box al \Box u \Box w)$ : le chaud ; le froid ; le                 |   | + | + | + | + | + |
| sec et l'humide                                                                                            |   |   |   |   |   |   |
| La résistance de l'organe $(ta \square ammul \ al \square u \square w)$                                    |   |   |   |   | + | + |
| Organe principal et organes subordonnés                                                                    | + |   | + |   | + |   |
| Organes ayant une ou des activités coordonnées (muštaraka)                                                 |   | * | + | * | + | + |
| Les facteurs concordants $(muw\bar{a}fiqa)$ ; les facteurs discordants $(mu\Box\bar{a}lifa)$               |   | * | + | * | + | + |
| Activité assurée par l'organe (sens, mouvement,)                                                           |   | * | + | * | + | + |
| Liens anatomiques ( $hay \square atu \ al$ - $itti \square \bar{a}l$ ): origine et terminaison             |   |   |   |   | + |   |
| Statut anatomique de l'organe : premier ou deuxième principe, organe                                       | + | + | + | + | + | + |
| subordonné                                                                                                 | т | т | т | T | т | T |

(\*): Critère implicite, définis par l'auteur (i);

(+) : Critère cité, explicitement, dans les extraits analysés de l'auteur correspondant ;

() : Le critère ne figure pas dans les extraits de l'autorité correspondante.

Tableau (XV) bis : les critères neuroanatomiques tirés des extraits analysés.

| Critè res neuroanatomiques                                                                       | A | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Analogie partie humaine/ partie animale:                                                         | + |   |   |   |    |   |
| Les ressemblances organiques                                                                     | + |   | + |   |    | + |
| Présence, absence, position, arrangement                                                         | + |   |   |   |    | + |
| Preuves diverses: immobilité, excès, analogie ou contraste entre les propriétés                  | + |   |   |   |    | + |
| Les caractères distinctifs (entre parties humaines et parties animales) et les attributs communs | + |   | + |   |    | + |
| En déduire les causes                                                                            | + |   |   |   |    | + |

(\*): Critère implicite, définis par l'auteur (i);

(+) : Critère cité, explicitement, dans les extraits analysés de l'auteur correspondant ;

() : Le critère ne figure pas dans les extraits de l'autorité correspondante.

Aristote présente, dans ses deux ouvrages, sa démarche anatomique qui comprend trois paliers:

- \* Anatomie humaine: c'est l'énumération des parties externes (plus familières) formant le corps humain, en commençant par les parties homéomères. Elle se base sur des critères d'usage conventionnel;
- \* Anatomie comparée: il s'agit de comparer les parties humaines avec celles des animaux. Cette comparaison porte sur la présence ou l'absence, la position, l'arrangement, l'immobilité, l'excès, l'analogie ou le contraste entre les propriétés;
- \* Taxonomie: c'est la définition des groupes zoologiques (taxons) en dégageant les attributs communs et les caractères distinctifs; aussi bien physiques que psychiques.

Dans les traités de médecine on note une différenciation de plus en plus poussée du premier palier; ainsi, ces autorités ont définit des critères nouveaux pour réussir une description plus exacte - et non pas une simple énumération- de plusieurs autres parties; aussi bien homéomères qu'anhoméomères ; les dissections et l'examen clinique ont rendu familières les parties internes de l'organisme humain. Dans les extraits de Galien, tirés d'al- $\Box \bar{a}w \Box fi$ -l- $\Box ibb$  d'al- $R\bar{a}z \Box$ , ces critères sont implicites. Or, dans le  $Firdaws\ al$ - $\Box ikma$  de  $\Box$ abar $\Box$ , ils sont classés en deux groupes:

- \* Les critères physiques ('ilal  $\Box \bar{a}hira$ ) dégagés par les sens; ce sont le nombre, les dimensions (surface, longueur, volume); la forme; la texture; la densité; le contexte (position, rapports et liens anatomiques).
- \* Les critères métaphysiques ('ilal  $b\bar{a}\Box ina$ ): ce sont les attributs logiques déduits des données physiques; ainsi que de l'analyse des faits cliniques.

Ibn  $S \square n\bar{a}$  et  $Qazw \square n \square$  utilisent une approche antérieure et des critères anatomiques anciens. Cependant, il est à signaler que, dans le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ , cette différenciation est beaucoup plus avancée.

Les naturalistes insistaient, d'avantage, sur les deux derniers paliers. L'analyse de ces traités montre que dans le *Firdaws al-* $\Box$ *ikma* de  $\Box$ abar $\Box$ , le *Qānūn* d'Ibn S $\Box$ nā et  $\Box$ *A* $\Box$ *ā* $\Box$ *ib al-Ma* $\Box$ *lūqāt* de Qazw $\Box$ n $\Box$ , leur différenciation est très poussée.

Il en résulte que les parties de l'encéphale définies par ces auteurs sont à la fois des subdivisions anatomiques (physiques) et fonctionnelles (subdivisions physiologiques).

#### 1.2.2. Unité physique et l'échelle anatomique

|                              | To the first the second of the |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ibn S □ nā n                 | 'utilise pas un terme et un nom propre pour désigner les différentes parties physiques; on                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| trouve plus                  | ieurs prépositions et mentions à savoir ( $\square awhar$ ; $\square urm$ ; $\square uz \square e$ ; $muntasa \square$ ; $nas \square$ ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Que peut-o                   | n conclure?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| $(\Box awhar)$               | signifie essence: l'auteur définit deux essences; une essence membraneuse ( $\Box awhar$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| $\Box i \Box \bar{a}b \Box)$ | et une essence grasse ou moelleuse ( $\square awhar \ mu \square \square \hat{\imath}$ ). Les ventricules n'ont pas la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

mention d'essence. Ensuite ; on trouve le terme ( $\square urm$ ) qui signifie corps, organe, partie, forme générale ou entéléchie; et enfin, on trouve des termes ( $tantasi\square u$ ,  $muntasa\square$ ) qui déterminent une organisation microphysique de taille, relativement, inférieure (unité histologique: tissu).

Cette différenciation épistémique marquerait l'évolution des approches anatomiques du palier métaphysique au palier macrophysique et enfin au palier microphysique.

En plus; ces paliers seraient les indicateurs de trois théories et de trois écoles différentes:

- \* la définition métaphysique: Ibn S□nā, dans son introduction fait usage de la théorie des essences et des formes ou entéléchies d'Aristote. Il définit deux essences: la moelle et les enveloppes, qui seraient à l'origine des différentes formes ou parties encéphaliques ;
- \* la définition physique: le terme ( $\square urm$ ) signifie partie physique (organe; corps). Ce nom serait le marqueur d'une description personnelle basée sur l'observation; mais elle prend son origine dans al- $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-R $\bar{a}z \Box$ :
- \* la définition microphysique et description des structures fines: Ibn  $S \square n\bar{a}$  a pu, pertinemment décrire les structures formant le mésencéphale (thalamus; noyaux gris; hypophyse ...). Il a nommé ces structures par  $(d\bar{u}da; \square inabatayn; aza \square)$ . Ce contingent illustre l'apport anatomique personnel de l'auteur: il est clair qu'il a décrit des structures aussi fines, en utilisant une terminologie purement arabe. C'est-à-dire; il a réussit la transposition de la terminologie arabe dans le champ de l'anatomie.

#### 1.2.3. Organisation de l'encéphale

Si on compare les dits de Galien avec ceux d'Aristote on remarque une discordance majeure: Aristote n'a pas pu subdiviser l'encéphale; parce qu'il est homéomère (divisible en tous sens). Or Galien détecta des limites beaucoup plus fines, à savoir la différence de texture entre la région frontale et la région occipitale, les membranes et cloisons qui parcourent la masse et les cavités encéphaliques.

Selon Aristote; la nature de l'encéphale diffère beaucoup de celle de la moelle vertébrale: le premier, froid, sec (fait de la terre) et discontinue; tandis que la deuxième est chaude (parce qu'elle est faite de la graisse), visqueuse, continue et fibreuse ('a \subseteq abia). Ainsi; l'encéphale ne serait plus l'origine de la moelle vertébrale, ni celle des veines "nerfs". C'est le cœur qui représente l'origine de tout le corps (veines; tendons; moelle; chair; graisse; ...).

Aristote cherchait l'origine lointaine (essence; principe en chef). Or Galien trouva une origine immédiate et corrigea le modèle sommaire d'Aristote: la moelle et les fibres nerveuses sont des prolongements de l'encéphale, qui intègre leurs origines « bourgeons ». Galien considère les cavités encéphaliques comme origine fictive de la moelle et des nerfs; ce qui est mystérieux. En effet

| Galien décrit le système nerveux, en imitant le modèle du système cardiaque: à l'instar du cœur, le                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| cerveau est subdivisé par une cloison longitudinale qui délimite deux masses encéphaliques                                                                          |
| creuses. Le nerf optique est vide (creux) ; ainsi ; la moelle «épinière » et les nerfs, même s'ils                                                                  |
| échappent aux sens, seraient aussi, comme les vaisseaux, cannelés. $\square$ abar $\square$ ; al-Rāz $\square$ ; Ibn S $\square$ nā et                              |
| Qazw □ n□ adoptèrent, généralement, cette conception.                                                                                                               |
| Est-ce que les deux hémisphères encéphaliques communiquent entre elles; ou non? Selon Galien;                                                                       |
| une cloison sépare l'encéphale en deux masses, dont les cavités ne communiquent plus (comme le                                                                      |
| cœur). L'encéphale serait donc, comme les autres parties du corps, double. Ibn $S \square n\bar a$ corrigea cette                                                   |
| grande méprise; il détecta une membrane qui tapisse les parois internes des ventricules                                                                             |
| encéphaliques, et il précisa que cette enveloppe est discontinue, formant des issues entre les deux                                                                 |
| ventricules encéphaliques gauche et droite. L'encéphale est donc bipartite. Il faut noter que, pour al-                                                             |
| $R\bar{a}z\Box$ et $\Box$ abar $\Box$ , ce fait reste douteux; et il reste lacunaire dans le traité de $Qazw\Box n\Box$ .                                           |
| Selon sa texture; Galien subdivise l'encéphale en deux parties: une partie frontale plus molle, et une                                                              |
| partie occipitale, relativement, plus dure. Ibn S□nā parle d'une partie médiane sans désignation                                                                    |
| particulière; il a pertinemment décrit plusieurs structures formant le mésencéphale (dūda, Aza :: );                                                                |
| comme il a décrit l'hypophyse ('inabatayn). □abar□ reproduit les dits de Galien; son apport est                                                                     |
| purement didactique. Qazw□n□ utilise une terminologie sommaire.                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                     |
| Les deux parties encéphaliques (frontale et occipitale) délimitent trois ventricules ; c'est un fait                                                                |
| absurde partagé. Comment les deux parties peuvent-elles délimiter trois ventricules?                                                                                |
| Selon Galien; les nerfs crâniens (sept paires) et les organes des sens bourgeonnent de l'encéphale ;                                                                |
| la moelle « épinière » aussi. $\square$ abar $\square$ , $R\bar{a}z\square$ , Ibn $S\square$ n $\bar{a}$ et $Qazw\square$ n $\square$ reproduisent, à peu près, les |
| mêmes commentaires; mais avec plus de méthode et de clarté dans le $Q\bar{a}n\bar{u}n$ .                                                                            |
| Galien dit que les nerfs optiques se croisent: celui qui bourgeonne du côté gauche arrive à l'œil                                                                   |
| droite et vice versa. Est-ce que ce croisement se produit pour les autres paires de nerfs crâniens?                                                                 |
| Les dits de Galien, tirés des livres étudiés, n'apportent aucune réponse. Sur cette question, □abar□,                                                               |
| al-Rāz $\square$ , Ibn S $\square$ nā et Qazw $\square$ n $\square$ n'ont pas pu trancher.                                                                          |
|                                                                                                                                                                     |

| •  | T 11       | ,           | , 1 C          |   |
|----|------------|-------------|----------------|---|
| ,  | I a magila | // onivioro | wat loc norte  | 7 |
| ⊿. | Lu moene   | w epimere   | » et les nerfs | , |

# 2.1. Anatomie de la moelle « épinière »

# 2.1.1. Philologie des termes utilisés pour désigner les différentes parties de la moelle « épinière »

 $Tableau \ (XVI): l\'egendes \ anatomiques \ de \ la \ moelle \ «\'epini\`ere » \ telles \ quelles \ furent \ \'etablies \ dans \ les \ trait\'es \ analys\'es.$ 

| Les parties de la moelle « épinière »                                                                | A | G | T | R     | IS | Q |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|-------|----|---|
| Moelle vertébrale $(mu \square u \ al-fiq\bar{a}r)$                                                  | + | + | + | +     | +  | + |
| Moelle colorée (mutagayir al-lawn), ductile (lazi $\square$ ), fibreuse ('a $\square ab$ $\square$ ) | ? |   |   |       |    |   |
| Moitié droite et moitié gauche                                                                       |   | + |   | Doute | +  |   |
| Bourgeon de la moelle « épinière » (manbatu al-nu $\Box \bar{a} \Box e$ )                            |   | + | + | +     | +  | + |
| Origine ou principe de la moelle « épinière » $(a \square lu \ al-nu \square \bar{a} \square e)$     |   | + |   | +     | +  | + |
| La moelle « épinière » bourgeonne du ventricule occipital                                            |   | + |   | +     | +  | + |

| Vertèbres (□araz al-fiqār)                                                                       | +     | +     | +    | +    | +     |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|------|------|-------|-------|
| Vertèbres caudales ( $\square araz \ al \square unuq$ ) au nombre de 7                           |       | +     | +    |      | +     | +     |
| Vertèbres dorsales <i>(fiqār al-</i> □ <i>adr)</i> 12 / 11 selon Qazw□n□                         |       | +     | +    |      | +     | +     |
| Vertèbres lombaires (fiqār al-qa□an) 5                                                           |       | +     | +    |      | +     |       |
| Vertèbres dorsales <i>(fiqār al-</i> □ <i>ahr) 24</i>                                            |       | +     | +    |      |       |       |
| Origine des nerfs sciatiques                                                                     |       |       |      |      | +     | +     |
| Vertèbes sacrées (fiq $\bar{a}r$ al- $\Box a\Box uz$ ) 3                                         |       |       |      |      | +     |       |
| Vertèbres sacrées et coccigiennes cartilagineuses ( $al \square u \square \square u \square$ ) 3 |       |       |      |      | +     |       |
| Origines des nerfs spinaux                                                                       |       |       | +    |      | +     |       |
| Jonction encéphale-moelle « épinière »                                                           |       |       |      |      |       |       |
| الحد المشترك بين الدماغ والنخاع هو منشأ الزوج السابع                                             |       |       |      |      | +     |       |
| La moelle « épinière » est un prolongement encéphalique                                          |       |       |      |      | +     |       |
| La moelle « épinière » est une humidité (rutūba) encéphalique                                    |       |       |      |      |       | +     |
| Enveloppes de la moelle « épinière »                                                             |       |       |      |      |       | +     |
| La moelle « épinière » est une branche encéphalique                                              |       |       |      |      | +     | +     |
| Indice de synthèse                                                                               | 3/21  | 10/21 | 7/21 | 6/21 | 16/21 | 11/21 |
| Indice de contingent                                                                             | Ré fé | 8/21  | 1/21 | 0/21 | 6/21  | 3/21  |

(?): Cette assertion serait une intrusion.

Aristote présente, dans son traité, une synthèse très faible (3/21). La description de Galien est plus développée (10/21); son apport est très important (8/21).  $\Box$ abar $\Box$  et al-Rāz $\Box$  adoptent une partie des notes de Galien (respectivement 7/21 et 6/21); leurs contingents sont, respectivement, 1/21 et 0/21. Ibn S $\Box$ nā établit, dans *le Qānūn*, la plus grande synthèse (16/21); son apport est aussi important (6/21). Qazw $\Box$ n $\Box$  reproduit une partie des notes antérieures (11/21); son apport (3/21) est très sommaire.

#### 2.1.2. Organisation anatomique de la moelle « épinière »

Selon Aristote; la moelle « épinière » résulterait de la maturation du sang par coction  $(in \Box ib\bar{a} \Box)$ . C'est une structure nerveuse, ou fibreuse  $(a \Box abia)$ , ductile  $(azi \Box a)$  et de couleur variable. Ces données manquent dans les traités ultérieurs étudiés; ainsi ; seraient-elles des trucs de la traduction? Ou bien des fautes de compilation? Galien ajoute qu'elle est, comme l'encéphale, double (délimite un ventricule droit et un ventricule gauche); elle traverse la colonne vertébrale et envoie, dans

| chaque vertèbre, une paire de nerfs spinaux. $\square abar\square$ , al-Rāz $\square$ , Ibn S $\square n\bar{a}$ et Qazw $\square n\square$ disent, |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| généralement, la même chose. Qazw $\square$ n $\square$ parle de onze vertèbres thoraciques au lieu de douze; il a                                  |
| dégagé les enveloppes qui entourent la moelle « épinière ».                                                                                         |
| Pour Aristote; l'encéphale ne serait plus l'origine de la moelle « épinière »; les deux tempéraments                                                |
| sont antagonistes (l'encéphale plus froid; la moelle, faite de graisse, est plus chaude). Or; Galien                                                |
| affirme que l'encéphale constitue le principe physique (anatomique) de la moelle «épinière »; les                                                   |
| $deux\ temp\'eraments\ sont\ analogues\ (mous;\ gras)\ et\ seraient\ deux\ parties\ du\ m\^eme\ syst\`eme.\ \ \Box\ abar\ \Box\ ;$                  |
| al-Rāz $\square$ ; Ibn S $\square$ nā et Qazw $\square$ n $\square$ confirment ces faits.                                                           |
| On peut, très bien remarquer que Galien défini la moelle «épinière» comme étant un grand                                                            |
| vaisseau dupliqué qui se ramifie pour donner, dans chaque vertèbre, deux conduits de calibre                                                        |
| inférieur, une paire de nerfs spinaux. Le rapport entre les nerfs spinaux et l'encéphale reste                                                      |
| indéterminé.                                                                                                                                        |
| Ibn $S \square n\bar{a}$ dit que les nerfs spinaux, comme les nerfs crâniens, auraient leurs origines dans                                          |
| l'encéphale; ainsi l'encéphale serait leur premier principe; et la moelle serait leur principe                                                      |
| subordonné. Mais; est ce que les nerfs spinaux s'étendent, à travers la moelle, jusqu'à l'encéphale?                                                |
| La moelle « épinière » serait-elle un faisceau de nerfs spinaux? Ou bien donne-t-elle ces nerfs par                                                 |
| une simple ramification? Le texte du $Q\bar{a}n\bar{u}n$ permet de soulever ces questions; toute fois il ne donne                                   |

# 2.2. Anatomie des nerfs

pas des réponses.

# 2.2.1. Les termes utilisés pour décrire les nerfs

Tableau (XVII) : termes utilisés, dans les extraits analysés, pour désigner les parties et les classes des nerfs.

| Les termes utilisés pour décrire les nerfs                                                              | A | G | T | R | IS | Q |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Veines (awrida) encéphaliques                                                                           | + |   |   |   |    |   |
| Voies (□adāwil) encéphaliques                                                                           | + | + | + | + | +  | + |
| Tendons (awtār)                                                                                         | + | + | + | + | +  | + |
| Fibres tendineuses (watarāt)                                                                            |   |   | + |   | *  | + |
| Canalicules fines $(ma \Box \bar{a}r \Box daq \Box qa)$                                                 |   |   |   | + |    |   |
| Voies psychiques $(man\bar{a}fi \square al-r\bar{u}\square)$                                            | + | + | + | + | +  |   |
| Voies psychiques efférentes ( $ma \Box \bar{a}r \Box al - r\bar{u} \Box mina - l - dim\bar{a}\dot{g}$ ) |   |   |   |   | +  |   |
| Voies psychiques afférentes ( $ma \Box \bar{a}r \Box al-r\bar{u} \Box ila-l-dim\bar{a}\dot{g}$ )        |   |   |   |   | +  |   |

| Voies psychiques intraencéphaliques ( $ma \Box \bar{a}r \Box al - r\bar{u} \Box f \Box - l$ -                                      |        |        |        |        |      |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|--------|--------|------|----|
| dimāġ)                                                                                                                             |        |        |        |        | +    |    |
| Nerf (' $a \square ab$ , ' $a \square aba$ )                                                                                       | +      | +      | +      | +      | +    | +  |
| Nerf sensitif (' $a \square ab \square iss \square$ , ' $a \square abatu \ al$ - $\square iss$ )                                   |        | +      | +      | +      | +    | +  |
| Nerf moteur (' $a \square ab \square arak \square$ , ' $a \square abatu al-\square araka$ )                                        |        | +      | +      | +      | +    | +  |
| Nerf mixte (' $a \square ab \square issia wa 'a \square ab \square arakia w\bar{a} \square ida)$                                   |        | +      | +      | +      | +    |    |
| Origine (manbat, $a \square l$ , manš $a \square e$ , ma $\square ra \square$ ) du nerf                                            |        | +      | +      | +      | +    | +  |
| Origine (manbat) de paire de nerfs                                                                                                 |        | +      |        | +      |      |    |
| Tête $(ra \square s)$ et terminaison $(\square araf)$ du nerf                                                                      |        |        | +      | +      |      |    |
| Prolongements ( $\check{s}u\Box ab$ ) du nerf                                                                                      |        | +      | +      | +      | +    | +  |
| Terminaisons (maqāsim) nerveuses                                                                                                   |        |        |        |        | +    |    |
| Fibres nerveuses (layf al- 'a $\square$ ab, ša $\square$ āya 'a $\square$ abia)                                                    |        |        |        |        | +    | +  |
| Nerf cave $(qa \square aba, 'a \square aba \ mu \square awwafa)$                                                                   |        | +      | +      |        | +    | +  |
| Chiasma optique ( $in \Box i \Box \bar{a}f \ al - \Box a \Box aba \ al - mu \Box awwafa$ )                                         |        | +      |        |        | +    |    |
| Lumière (unbūba) du nerf cave                                                                                                      |        |        |        |        | +    |    |
| Chaque nerf optique ('a □aba mu □awwafa) se ramifie en deux branches; une se termine dans l'œil droit et l'autre dans l'œil gauche |        |        | +      |        |      |    |
| من غبر انعطاف « Croisement des deux nerfs sans « chiasma optique » من غبر انعطاف                                                   |        |        |        | +      | +    | +  |
| مع انعطاف « Croisement des deux nerfs avec « chiasma optique »                                                                     |        | +      |        |        |      |    |
| Nerfs crâniens ( $a \square \square \bar{a}b \ dim \bar{a} \dot{g} ia$ ) 7 paires de nerfs                                         |        | +      | +      | +      | +    | +  |
| (+) Structure définie par l'autorité en question (). Le terme fait dé                                                              | fout d | one la | troitá | oorros | node | nt |

(+). Structure définie par l'autorité en question. (). Le terme fait défaut dans le traité correspodant.

Tableau (XVII) bis : termes utilisés, dans les extraits analysés, pour désigner les parties et les classes des nerfs.

| Les termes utilisés pour décrire les nerfs                                                                                         | A | G | T | R | IS | Q |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Nerfs spinaux (' $a \Box ab \ al$ - $nu \Box \bar{a} \Box e$ )                                                                     |   | + | + | + | +  | + |
| Nerfs cervicaux (' $a \square ab \ nu \square \bar{a} \square e \ al$ -'unuq) 8 paires                                             |   |   |   |   | +  |   |
| Racine (du nerf spinal) dorsale ( $\Box uz \Box e \ mu \Box a \Box ar$ )                                                           |   |   |   |   | +  |   |
| Racine ventrale ( $\Box uz \Box e muqaddam$ )                                                                                      |   |   |   |   | +  |   |
| Plexus : liaison $(mu \Box \bar{a}la \Box a)$ entre la racine dorsale de la quatrième paire et la cinquième paire de nerfs spinaux |   |   |   |   | +  |   |
| Liaison verticale entre les paires de nerfs spinaux                                                                                |   |   |   |   | +  |   |

| Nerfs thoraciques (al- $\square$ adr) ?? paires                                       |       |       |       |       | +     |       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|
| Nerfs lombaires $(qa \square an)$ cinq paires                                         |       | +     |       | +     | +     |       |
| Nerfs sciatiques $(a \Box \Box \bar{a}b \ al-ri \Box l)$                              |       | +     |       | +     | +     |       |
| Liaison nerfs lombaires (' $a \square uz \square$ ) (six paires) et coccygiens        |       |       |       |       | +     |       |
| Nerf coccygien $(u \square u \square u)$ nerf impaire                                 |       |       |       |       | +     |       |
| Gaine de myéline : $(mas\bar{a}lik\ tata \square allaq\ 'al\bar{a}\ al-'a\square ab)$ |       |       |       |       | +     |       |
| Les lumières (manāfi□) du nerf                                                        |       |       |       |       | +     |       |
| Indice de synthèse                                                                    | 4/38  | 18/38 | 16/38 | 18/38 | 35/38 | 14/38 |
| Indice de contingence                                                                 | Réfé. | 14/38 | 3/38  | 0/38  | 14/38 | 0/38  |

Aristote utilise une terminologie sommaire (4/38); il n'a pas pu distinguer entre les nerfs, les vaisseaux et les tendons. Galien a pu soulever cette barrière; il a établit une remarquable synthèse (18/38), son apport est aussi important (14/38).  $\Box$ abar $\Box$  et al-Rāz $\Box$  reproduisent des notes antérieures, leur contingent est presque nul. Ibn S $\Box$ nā a établit la plus grande synthèse (34/38), son apport est aussi important (14/38). Qazw $\Box$ n $\Box$  met en jeu une terminologie sommaire et antérieure.

On trouve dans le traité d'Aristote le terme "nerf". Est-ce qu'il s'agit d'une faute de traduction? Ou bien; l'auteur utilise ce nom pour désigner des structures différentes (tendons; veines;...)?

# 2.2.2. Description et classification des nerfs crâniens d'après Galien; $\Box$ abar $\Box$ ; Ibn $S\Box n\bar{a}$ ; Qazw $\Box n\Box$ et Arthur C. Guyton (1991)

Selon Aristote; tous les vaisseaux, les nerfs compris, auraient leurs origines dans le cœur; ils se terminent dans les organes correspondants. Pour Galien; les nerfs ne sont plus des veines; leurs origines seraient dans l'encéphale. Selon  $\Box$ abar $\Box$ ; des nerfs assurent le sens gustatif<sup>28</sup>. Toutefois ; il ne les classe pas parmi les nerfs crâniens. Ibn  $S\Box$ nā parle des ganglions olfactifs qu'il nomme mamelons ou ( $\Box$ alamatayn)<sup>29</sup>. Or ; les dits de Qazw $\Box$ n $\Box$  sont très sommaires : « les nerfs bourgeonnent (tanbut) de l'encéphale et de la moelle épinière ( $nu\Box \bar{a}\Box e$ )<sup>30</sup>.» Ainsi ; la première paire de nerfs crâniens serait, selon ces autorités, les nerfs optiques et non pas les nerfs olfactifs.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Tabarî le fils, Firdaous al-Hikma de médecine, p.134

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibn Sînâ, Canon de médecine, tom.II, P.77

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Kazouînî, 'A jâib al-Makhlouqât oual-Hayawânât, tom.II, p. 113

| Ibn $S \square n\bar{a}$ commence la description des nerfs crâniens par la phrase suivante :                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| L'on peut se demander sur ce que Ibn S□nā a voulu sous القصيب سبعة "L'on peut se demander sur ce que Ibn S□nā a voulu sous |
| entendre par «غن» (qad: il se peut)? Nous pouvons proposer deux hypothèses:                                                |
| - Ibn S □ nā n'a pas pu identifier, personnellement, tous les nerfs crâniens, mais la majorité;                            |

- il n'a pas pu compter, exactement, le nombre de nerfs crâniens.

Tableau (XVIII) : comparaison de la classification des nerfs crâniens selon Ibn  $S \square n\bar{a}$  avec leur classification actuelle, exemple celle d'Arthur C. Guyton (1991).

| Classification des nerfs crâniens | Nº d'ardra                                                                                                                                                       | Classification des nerfs crâniens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| selon Arthur C. Guyton            | iv a orare                                                                                                                                                       | selon Ibn S□nā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Norte at faignagus alfratife      |                                                                                                                                                                  | $(Al-\Box alamatayn)$ responsables de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| iveris et laisceaux ollactils     |                                                                                                                                                                  | l'odorat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Nonfontions                       | 1 <sup>ère</sup> paire                                                                                                                                           | (Al-'a □abatayn al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Neri optique                      | <b>(I)</b>                                                                                                                                                       | mu □ awwafatayn): nerf cannelé                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Nerf moteur oculaire commun       | П                                                                                                                                                                | $(Al\text{-}zaw \square al\text{-}\square \bar{a}n \square): 2^{\text{ème}}$ paire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Nerfpathétique                    |                                                                                                                                                                  | (21. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 20. / = 11. 2 |
| Nerf vague ou pneumogastrique     |                                                                                                                                                                  | $(Al-\check{s}u\Boxbal\Box\bar{u}l\bar{a}):1^{\mathrm{ere}}$ branche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Nerf hypoglosse                   | III                                                                                                                                                              | 2 <sup>ème</sup> branche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Nerf trijumeaux                   |                                                                                                                                                                  | 3 <sup>ème</sup> branche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                   | selon Arthur C. Guyton  Nerfs et faisceaux olfactifs  Nerf optique  Nerf moteur oculaire commun  Nerf pathétique  Nerf vague ou pneumogastrique  Nerf hypoglosse | selon Arthur C. Guyton       N° d'ordre         Nerfs et faisceaux olfactifs       1 ere paire (I)         Nerf optique       (I)         Nerf moteur oculaire commun       II         Nerf pathétique       III         Nerf hypoglosse       III                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ???  |                              |     | 4 <sup>eme</sup> branche                                                       |
|------|------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| VI   | Nerf moteur oculaire externe | IV  | $(Al\text{-}zaw \square al\text{-}r\bar{a}bi\square e):4^{\text{\'e}me}$ paire |
| VIII | Nerf vestibulo-cochléaire    | V   | (Al-qism al-awwal)                                                             |
| VII  | Nerf facial                  |     | $(Al$ - $qism\ al$ - $\Box \bar{a}n\ \Box)$                                    |
| IX   | Nerf glossopharyngien        |     | $(Al-\check{s}u\Boxbal\Box\bar{u}l\bar{a}):1^{\mathrm{ere}}$ branche           |
| XI   | Nerf spinal                  | VI  | 2 <sup>ème</sup> branche                                                       |
| X    | Nerfpneumogastrique          |     | 3 <sup>ème</sup> branche                                                       |
| XII  | Nerf hypoglosse              | VII | $(Al\text{-}zaw \square al\text{-}s\bar{a}bi\square e):7^{\text{ème}}$ paire   |

| Cette description tait défaut dans $al-\Box \bar{a}w\Box fi-l-\Box ibb$ d'al-Rāz $\Box$ et dans ' $A\Box \bar{a}\Box ib$ $al-Ma\Box l\bar{u}$ | i <i>qāt</i> de |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Qazw $\square$ n $\square$ et ; elle est très sommaire dans <i>Firdaws al-</i> $\square$ <i>ikma</i> de $\square$ abar $\square$ .            |                 |
| La comparaison de la description des paires de nerfs crâniens, établie par Ibn S□nā, ave                                                      | c celle         |

Alors; comment peut-on expliquer le décalage, et les chevauchements entre la classification actuelle des nerfs crâniens (classification d'Arthur) et leur classification antérieure (celle d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ )? Les raisons sont multiples; elles peuvent être classées en quatre groupes:

établie par Arthur C. Guyton, permet de déduire les correspondances entre les deux classifications.

- 1. raisons terminologiques: faute d'une légende bien différenciée;
- **2. raisons matérielles :** il est évident qu'Ibn  $S \square n\bar{a}$ ; et bien sûr Galien et les autres prédécesseurs; n'ont pas pu identifier les nerfs olfactifs qui sont très fins; faute du matériel permettant la micro-observation;

#### 3. raisons anatomiques; on peut citer:

- a. taille du nerf : ce facteur serait le plus déterminant ; les nerfs extrêmement fins échappent à l'observation nue, ainsi, plusieurs nerfs de petite taille ont été regroupés dans un seul nerf;
- b. lieu d'émergence: les nerfs crâniens ont été numérotés, de I à VII, de l'avant vers l'arrière;
- c. trajet parcouru; surtout les issues de l'os crânien;
- **4. raisons physiologiques (métaphysiques):** la fonction du nerf serait déduite de sa texture, et de l'organe terminal correspondant; les nerfs relativement plus gras et plus tendres se terminent dans les organes sensoriels; et seraient ainsi; sensitifs. Ceux relativement plus dures et qui se terminent dans les muscles ou dans les diaphragmes ( $\Box if\bar{a}q$ ); seraient moteurs. Ce critère reste ambigu: Ibn  $S\Box n\bar{a}$  identifia un troisième groupe de nerfs de texture intermédiaire ; qui sont des nerfs « mixtes » (' $a\Box ab\Box iss\Box wa 'a\Box ab\Box arak\Box w\bar{a}\Box id$ ).

La classification actuelle suit, généralement, les mêmes règles: lieu d'émergence; fonction; distribution et terminaison. Toutefois; elle est beaucoup plus précise: l'observation microscopique;

les expériences de ligature et de section; la radiographie permettent une définition plus précise et ainsi, une classification plus exacte.

#### Conclusion:

La définition ancienne du nerf diffère de sa définition actuelle; l'écart entre les deux classifications reflète l'écart entre les deux définitions.

Selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ ; L'encéphale est, directement et via la moelle «épinière », l'origine de tous les nerfs. Les nerfs qui s'y détachent directement, nerfs crâniens, au nombre de 7 paires, assurent le sens et le mouvement aux différents organes de la tête, du visage et des cavités internes. Les autres organes reçoivent le sens et le mouvement par le biais des nerfs spinaux.

La peau renferme des branches nerveuses fines; ces nerfs proviennent des organes voisins dont les liens et les rapports avec l'encéphale et la moelle «épinière » ne sont pas mentionnés : l'auteur n'a pas pu identifier les liens anatomiques entre la peau, d'une part, et la moelle «épinière », d'autre part. Par ailleurs, en présentant l'anatomie de la tête, il décrit les branches des nerfs crâniens qui se terminent dans la peau.

Selon sa texture, Ibn  $S \square n\bar{a}$  subdivise l'encéphale en deux parties: une partie antérieure plus molle, renferme, sur sa face inférieure, deux mamelons et constitue l'origine de la plupart des nerfs sensitifs mous; et une partie postérieure, de texture relativement dure  $(a \square anu \ qiw\bar{a}man)$ , constitue l'origine de la plupart des nerfs moteurs.

A propos de la septième paire de nerfs crâniens ; Ibn S□nā dit :

"وأما الزوج السابع فمنشؤه من الحد المشترك بين الدماغ والنخاع" Quelle serait la nature de cette limite et de cette jonction? La mœlle « épinière » et l'encéphale constituent-ils deux structures distinctes? Ou bien; il s'agit d'une simple différence de texture entre deux zones de la même unité structurelle? Autrement dit, est ce que l'encéphale et la moelle constituent une seule entité physique et fonctionnelle  $(tam\bar{a}h\Box)$ ? Ou bien ils représentent deux unités physiquement et physiologiquement différentes?

#### 2.2.3. Les nerfs spinaux

Tableau (XIX): comparaison de la classification des nerfs spinaux selon Ibn  $S \square n\bar{a}$  avec leur classification actuelle, exemple celle d'Arthur C. Guyton (1991).

| Nerfs spinaux        | <i>Al-Qānūn</i> d'Ibn S□nā                                                  | Neurosciences d'Arthur C. Guyton             |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Nerfs cervicaux      | Huit paires                                                                 | Huit paires                                  |
| Plexus cervical      | $+ (mu \Box \bar{a}la \Box a)$                                              | Connexions entre les nerfs cervicaux C1 à C5 |
| Nerfs dorsaux        | $(A \Box ab \ al - \Box adr)$ : nombre indéterminé (onze paires)            | Douze paires (D1 à D12)                      |
| Plexus brachial      | + (mu □āla □a)                                                              | Connexions entre les nerfs C5 à D1           |
| Nerfs lombaires      | $(A □ ab \ al - □ adr \ et$ $(A □ ab \ alqa □ an) : \ einq$ paires de nerfs | Cinq paires (L1 à L5)                        |
| Plexus lombaire      | $+ (mu \Box \bar{a}la \Box a)$                                              | Connexions entre les nerfs lombaires L1 à L4 |
| Nerfs sacrés         | ('A □ ab alqa □ an<br>et 'a □ ab al-'a □ uz) : six<br>paires de nerfs       | Cinq paires (S1 à S5)                        |
| Plexus sacré         | $+ (mu \Box \bar{a}la \Box a)$                                              | Connexions entre les nerfs L4 à S5           |
| Nerf(s) coccygien(s) | $(A \square ab \ al - u \square \square u \square)$ : un nerf               | Une paire de nerfs                           |

| Cette description fait défaut dans $le \sqcup \bar{a}w \sqcup d'al-R\bar{a}z \sqcup et dans$  | $A \sqcup \bar{a} \sqcup ib \ al-Ma \sqcup l\bar{u}q\bar{a}t \ de \ Qazw$ | ⊔n⊔ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| et ; elle est très sommaire dans $Firdaws\ al$ - $\square ikma$ de $\square$ abar $\square$ . |                                                                           |     |

La comparaison de la description des paires de nerfs spinaux, établie par Ibn  $S \square n\bar{a}$ , avec celle établie par Arthur C. Guyton (classification actuelle), permet de déduire les correspondances entre les deux classifications.

Les nerfs cervicaux sont saillants ; ce qui explique la concordance entre les deux descriptions. Or ; pour le reste, on note, comme la classification des nerfs crâniens, un décalage et des chevauchements entre l'anatomie du *Qānūn* et celle de l'ouvrage d'Arthur C. Guyton. Les raisons de ce chevauchement ont été déjà développées dans l'axe précédent (nerfs crâniens).

# 3. Anatomie des organes des sens

# 3.1. Appareil de la vision

# 3.1.1. Terminologie

Tableau (XX) : légendes anatomiques de l'œil telles quelles furent établies dans les traités analysés.

| Les parties optiques                                                                                       | A          | G                            | T | R | IS | Q |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------|---|---|----|---|
| Tempérament de l'œil                                                                                       | Fait d'eau |                              | + |   | +  | + |
| La faculté optique occupe les régions situées autour de l'encéphale chez tous les animaux qui ont ce sens; | +          |                              |   |   |    |   |
| partie entourant la pupille                                                                                | Graisse    |                              |   |   | +  | + |
| Voies optiques                                                                                             | (1)        | Communiquentavec l'encéphale |   |   |    |   |
| Cils                                                                                                       | +          | +                            |   | + | +  | + |
| Paupières                                                                                                  | +          | +                            |   | + | +  | + |

| Nerf cave $(qa \square aba, 'a \square aba \ mu \square awwafa)$                  |                        | +          | +              | + | +     | +     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------|----------------|---|-------|-------|
| « Chiasma optique » $(in \Box it\bar{a}f \Box al \Box b \Box)$                    |                        | Croisement |                |   | +     | +     |
| Paroi épaisse $(\dot{g}i\check{s}\bar{a}\Box e\dot{g}al\Box\Box)$ du nerf cave    |                        |            |                |   |       | +     |
| Paroi fine $(\dot{g}i\check{s}\bar{a}\Box e\ raq\Box q)$ du nerf cave             |                        |            |                |   |       | +     |
| Lumière (unbūba) du nerf cave                                                     |                        |            |                |   | +     |       |
| La pupille ( $\Box adaqa$ , $n\bar{a} \Box ir$ , $\Box uqb \ al \Box inab \Box$ ) | Membrane<br>très mince | +          | Point<br>noire |   | Issue | Issue |
| Cristallin $(\Box al \Box d \Box)$                                                |                        | +          | +              | + | +     | +     |
| Humidités (rutūbāt)                                                               |                        | +          |                | + | +     |       |
| Enveloppes ( $\Box abaq\bar{a}t$ )                                                |                        | +          |                | + | +     |       |
| Gélatineuse (bay $\square$ ia ; ru $\square$ $\bar{u}$ ba bay $\square$ ia)       |                        | +          |                | + | +     | +     |
| Humeur vitrée $(ru \Box \bar{u}ba \ zu \Box \bar{a} \Box ia)$                     |                        |            | +              | + | +     | +     |
| Cornée (□abaqa qarnia, al-qarn□)                                                  |                        | +          |                | + | +     | +     |
| Ecailles (3 ou 4) (qušūr) formant la cornée                                       |                        | +          |                | + | +     |       |
| Enveloppe dure ( $\Box abaqa \ \Box af \Box qa$ )                                 |                        |            |                |   | +     | +     |
| Le blanc ( $bay\bar{a} \square al \square ayn$ , $al$ - $multa \square im$ )      |                        | +          |                | + | +     | +     |
| Le noir (al-sawād)                                                                |                        | +          |                | + |       | +     |
| Iris (□abaqa 'inabia)                                                             |                        | +          |                | + | +     | +     |
| Les cils (□amal) sur la face interne de l'iris                                    |                        |            |                |   | +     |       |
| Rétine (šabakia, □ifāq šabak□)                                                    |                        |            |                | + | +     | +     |

(1) : les voies optiques communiquent avec les vaisseaux qui entourent l'encéphale.

Tableau (XX) bis: légendes anatomiques de l'œil telles quelles furent établies dans les traités analysés.

| Les parties optiques                      | A      | G     | T    | R     | IS    | Q     |
|-------------------------------------------|--------|-------|------|-------|-------|-------|
| Membrane placentaire (□abaqa maš □mia)    |        |       |      |       | +     | +     |
| Muscles ciliaires (Nas□ 'ankabūt□; □abaqa |        |       |      |       |       |       |
| ʻankabūtia)                               |        |       |      |       | +     | +     |
| Encoches (māqayn)                         |        | +     |      | +     | +     |       |
| L'os ( $\Box$ ufra mina-l-'a $\Box$ m)    |        |       |      |       |       | +     |
| Indice de synthèse                        | 7/29   | 16/29 | 7/29 | 17/29 | 25/29 | 22/29 |
| Indice de contingence                     | Référe | 13/29 | 1/29 | 1/29  | 6/29  | 3/29  |

#### Indice de synthèse = ni/N

#### Indice de contingent = ni - n\*/N

(ni): nombre total des parties optiques définies dans le traité (i).

(n\*): nombre des parties optiques, parmi ni, définies dans les traités qui lui sont antérieurs.

(N): le nombre de tous les termes recensés.

Nous avons considéré les livres d'Aristote comme référence pour calculer l'indice de contingent; parce qu'ils sont les plus anciens de tous les livres étudiés. Aristote a décrit une faculté optique, dont les limites sont indéterminées; elle est faite de l'eau, entoure l'encéphale et communique avec les vaisseaux de la tête. Les parties physiques de l'œil ne sont pas définies; et leurs rapports avec l'encéphale ne sont pas détectés. □ abar□ reproduit une description très sommaire et floue.

Galien en a réussi une description plus exacte; il a définit 16 parties de la faculté optique; son contingent est important aussi 13/29. Al-Rāz□ reproduit, généralement, les notes de Galien; en plus il a décrit, d'après □ unayn, la rétine et l'humeur vitrée.

Il est clair que le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$  présente une description plus complète de l'œil; son indice de synthèse = 25/29, son contingent est aussi considérable (6/29); ce qui prouve que cette description découle des dissections. Qazw $\square n\square$  reproduit, généralement, les mêmes notes.

#### 3.1.2. Anatomie de la faculté optique

Dans les deux traités d'Aristote; la description de l'œil, essence de la vue, est superficielle; ses milieux internes ne sont pas mentionnés. L'auteur décrit la pupille; il dit qu'elle est entourée par une partie faite de la graisse. Des canaux se terminent dans l'œil et communiquent avec des vaisseaux encéphaliques. Notons que ces données anatomiques ne sont pas conformes avec les doctrines d'Aristote; ainsi; elles ont été négligées et parfois même détournées et converties (irrégularités): ces canaux ne sont plus des nerfs, ce sont des vaisseaux, dont le principe serait le cœur.

Galien met en jeu une terminologie beaucoup plus différenciée: il a décrit les enveloppes de l'œil, sauf la rétine, et ses humidités, sauf l'humeur vitrée.

L'œil désigne l'appareil de la vision tout entier; le nerf vide et sa terminaison renflée "globe oculaire"; le nerf sensitif oculaire et l'aire encéphalique spécifique. Il est clair que Galien définit la faculté visuelle et non pas un organe déterminé. Les enveloppes, qui délimitent le globe oculaire, résulteraient de la différenciation de la paroi du nerf optique. Cette faculté héberge le diaphane adéquat pour la vision (eau). La pupille, l'humeur gélatineuse et le cristallin sont des humidités transparentes; elles permettent le passage et le flux de la lumière interne (intromission). La gélatineuse empêche la dessiccation de l'iris et du cristallin.

Al-Rāz□ adopte, généralement, les dits de Galien. Toutefois; nous devons souligner certaines divergences:

- \* al-Rāz□ définit, d'après □ unayn, la rétine et l'humeur vitrée ;
- \* Selon Galien, l'humeur gélatineuse se trouve de part et d'autre de l'iris. Or al-Rāz□ affirme qu'elle se trouve uniquement derrière cette enveloppe;
- \* le diamètre de la pupille dépendrait, d'après Galien, de la quantité de l'âme dans les voies visuelles. Or al-Rāz $\square$  confirme que cette enveloppe est « photosensible »; parce qu'elle se relâche en obscurité et subit une distension (tašannu $\square$ ) lorsqu'elle reçoit une lumière intense, ce qui permet de réguler le diamètre pupillaire.

La description de □abar□ met en jeu une terminologie sommaire; il n'a pas pu déterminer les liens anatomiques de la faculté visuelle, qui restent ambiguës: il déclare que la pupille serait, à la fois, liée au cœur et à l'encéphale.

L'œil serait, selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ , la terminaison renflée du nerf optique; il est remplie de trois humidités transparentes, qui sont, de l'arrière vers l'avant, la vitreuse; le cristallin et la gélatineuse. L'auteur établie leur fonction en se basant sur cet ordre (position) et sur leurs propriétés physiques (forme, texture, transparence). Ainsi; le cristallin serait le principe immédiat  $(mabda \square e \ qar \square b)$  pour le sens de la vision; sa face externe, légèrement aplatie, permettrait la contraction (diminution de la longueur ou  $(ta\check{s}annu \square)$  des corps visibles. Les deux autres humidités seraient subordonnées: la vitreuse fournit l'aliment convenable; alors que la gélatineuse, déchet du cristallin, assure sa protection contre la dessiccation et réduit l'intensité de la lumière afférente. Donc les humidités de l'œil, surtout le cristallin, reçoivent et contractent les images  $(\check{s}aba \square)$  et seraient, ainsi, l'équivalent d'un « miroir convergent ».

placentaire  $(mas \square m \square)$ , qui se termine par l'iris et la couche dure  $(\square abaqa \square ulbiya)$ , qui se termine par la cornée. La couche externe de la cornée forme, en association avec les muscles de l'œil, une couche externe grasse appelée (al-multa □ im). Qazw □n□ utilise une terminologie antérieure mais; avec beaucoup de méthode et de clarté. Il définit l'œil comme une faculté composée de plusieurs parties. Il est constitué de sept couches ou enveloppes (aġšiya, \( \precapata abaqāt \) et renferme trois humidités. Il constitue l'extrémité renflée du nerf vide "nerf optique", dont les enveloppes subissent une distension et quelques modifications accidentelles ('ara iya). L'enveloppe interne, qui résulte d'une modification accidentelle du nerf cannelé, est composée de deux sections; une section postérieure, nommée la rétine (al- $\dot{g}i\bar{s}\bar{a}\Box e$  al- $\check{s}abak\square$ ), origine de la section antérieure, par bourgeonnement, nommée ( $\square abaqa$  'ankabūtia). L'enveloppe intermédiaire, formée par distension et prolongement de l'enveloppe interne, mince, du nerf optique est composée de deux sections, une antérieure nommée (qaza | iya) qui bourgeonne de la section postérieure nommée la couche placentaire ( $\Box abaqa\ mas \Box miya$ ). L'enveloppe externe est composée, comme les deux autres, de deux sections; une frontale, nommée la cornée (garniya) qui bourgeonne de la section postérieure appelée ( $\square ulbiva$ ). L'origine de l'enveloppe externe est controversée: à propos de (\(\subseteq ulbiya\)) l'auteur dit, parfois, qu'elle bourgeonne de la peau, ailleurs il dit qu'elle constitue le prolongement de l'enveloppe externe, épaisse, du nerf cannelé. Il est clair que

Les enveloppes de l'œil seraient les extensions des deux enveloppes formant la paroi du nerf

cannelé: ce sont la rétine ( $šabak \square$ ) qui se termine par une membrane transparente; la membrane

#### 3.2. Faculté auditive

Qazw □n□ a établi l'ontogenèse des différentes parties de l'œil.

#### 3.2.1. Terminologie

Tableau (XXI) : légendes anatomiques de l'oreille telles quelles furent établies dans les traités analysés.

| Les parties de l'oreille                           | A   | G | T | R | IS | Q |
|----------------------------------------------------|-----|---|---|---|----|---|
| Le tempérament de l'oreille est fait de l'air      | +   | + | + | + | +  | + |
| Oreille occupe la cavité occipitale                | +   |   |   |   |    |   |
| Une voie relie l'oreille avec la cavité occipitale | +   |   |   |   |    |   |
| Réceptacle: os le plus interne                     | (1) | + | + | + | +  | + |

| Partie moyenne                                                              | +            |      |      |      |      |      |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------|------|------|------|------|------|
| Cartilage $(\dot{g}u \square r\bar{u}f, \square adaf)$                      | +            | +    |      | +    | +    | +    |
| La chair                                                                    | +            |      |      |      |      |      |
| Cochlée $(\Box im\bar{a}\Box)$ ,                                            |              | +    |      | +    | +    | +    |
| Conduit auditif (al-manfa $\square$ , $\square$ uqbu al-                    |              | +    |      | +    | +    | +    |
| $sam \Box e)$                                                               |              | '    |      |      |      |      |
| (□uqb mulawlab)                                                             |              | +    |      | +    | +    | +    |
| Nerf cochléaire (al-zaw□ al-□āmis min                                       |              | +    | +    | +    |      |      |
| ʻa□ab al-dimāġ)                                                             |              | '    |      |      |      |      |
| Paroi interne (sa □ □ insiy) de la cochlée                                  |              |      |      |      | +    |      |
| $(\Box awba)$                                                               |              |      |      |      | +    |      |
| Paroi interne ( $\dot{g}i\check{s}\bar{a}\Box e\ mutaba\Box\Box in$ ) de la |              |      |      |      | +    |      |
| cochlée (□awba)                                                             |              |      |      |      | Ť    |      |
| Fibres des nerfs crâniens V et VII (selon                                   |              |      |      |      | +    |      |
| l'ordre du <i>Qānūn</i> )                                                   |              |      |      |      | Ī    |      |
| Indice de synthèse = ni/N                                                   | 7/15         | 7/15 | 3/15 | 7/15 | 9/15 | 6/15 |
| Indice de contingence =ni- n*/N                                             | Ré fé re nce | 4/15 | 0/15 | 0/15 | 3/15 | 0/15 |

(1): Aristote dit que le réceptacle ne possède aucune communication avec l'encéphale

Aristote met en jeu une terminologie sommaire et indifférenciée : la faculté auditive occupe les parties latérales de la cavité occipitale; elle est faite de l'air ; diaphane adéquat pour l'audition. Galien met en jeu une légende beaucoup plus différenciée (7/15); en plus, il a définit des parties nouvelles (4/15). Al-Rāz□ et Qazw□n□ reproduisent les mêmes notes. □abar□ reproduit une version tronquée d'une définition antérieure. Ibn S□nā établit la plus grande synthèse (9/15); son contingent est aussi important (3/15).

#### 3.2.2. Structure de l'oreille

L'oreille, d'après Aristote, est composée de trois parties:

- \* une partie externe (lobe), formée du cartilage et de la chair;
- \* une partie moyenne anonyme;
- \* et une partie interne nommée réceptacle: elle ressemble aux turbinés; c'est un os qui ressemble à l'oreille externe. Il dit que l'oreille communique avec une veine dont les rapports anatomiques restent indéterminés.

| Galien a pu soulever cette barrière: l'oreille, et particulièrement la cochlée ( $\Box awba$ , $\Box im\bar{a}\Box$ ),                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| communique avec l'encéphale, via le nerfauditif ('a□ab al-sam'e). Les dits d'al-Rāz□ et ceux de                                          |
| Qazw $\Box$ n $\Box$ sont identiques. Ibn S $\Box$ nā ajouta que le nerf auditif se ramifie dans la cochlée ( $\Box$ im $\bar{a}\Box$ ). |

#### 3.3. Faculté olfactive

#### 3.3.1. Evolution de la terminologie spécifique

Tableau (XXII) : légendes anatomiques de la faculté olfactive telles qu'elles furent établies dans les traités analysés.

| Les parties olfactives                                              | A                                                                       | G    | T                                        | R    | IS                                      | Q    |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|------|------------------------------------------|------|-----------------------------------------|------|
| Faculté olfactive                                                   | Entre la région<br>frontale et la<br>région<br>occipitale de la<br>tête | +    | Occupe la partie encéphalique antérieure | +    | Ventricule<br>encéphalique<br>antérieur | +    |
| Os spongieux $(mi \Box f\bar{a}t)$                                  |                                                                         | +    |                                          | +    | +                                       | +    |
| Fosses nasales (□ayāšim)                                            |                                                                         | +    |                                          | +    | +                                       | +    |
| Ganglions olfactifs (□alamatayn)                                    |                                                                         | +    |                                          | +    | +                                       |      |
| $Nez(\Box anf)$                                                     | +                                                                       |      |                                          | +    | +                                       | +    |
| Principe de l'odorat $(maw \Box i \Box e$<br>$al$ - $\check{s}amm)$ |                                                                         | +    | +                                        | +    | +                                       | +    |
| Narines (arnaba, min □arayn, ma□rayān)                              | +                                                                       |      |                                          |      | +                                       | +    |
| Os compact $(qa \square aba, `a \square hm \square ulb)$            |                                                                         |      |                                          |      | +                                       | +    |
| Cartilage $(\dot{g}u \square r\bar{u}f \ awsa \square)$             | +                                                                       |      |                                          |      | +                                       |      |
| Muscles (' $a \square al \ mu \square arrika$ )                     |                                                                         |      |                                          |      | +                                       |      |
| Indice de synthèse                                                  | 4/10                                                                    | 5/10 | 2/10                                     | 6/10 | 10/10                                   | 7/10 |
| Indice de contingence                                               | Ré fé re nce                                                            | 3/10 | 0/10                                     | 1/10 | 1/10                                    | 0/10 |

Aristote définit une faculté olfactive, dont les parties restent fictives. Elle serait entre la faculté visuelle (région frontale) et la faculté auditive (région occipitale de la tête). Le diaphane adéquat pour l'olfaction serait l'air humide. La terminologie utilisée illustre cette conception métaphysique. Galien parle aussi de la faculté olfactive; il précise qu'elle serait dans l'encéphale "aire olfactive": les mamelons ou « ganglions olfactifs » auraient un rôle principal dans ce sens. □abar□ reproduit,

partiellement, les dits de Galien. Al-Rāz $\square$  parle du nez comme partie de cette faculté; mais les détails font défaut. Nous devons souligner que le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn S $\square$ nā présente la plus grande synthèse (10/10); son apport est faible (1/10). Qazw $\square$ n $\square$  reproduit une partie de cette légende (6/10); son contingent est nul.

#### 3.3.2. Organisation de la faculté olfactive

Selon Aristote; la narine est formée de deux canaux séparés par une cloison cartilagineuse. Selon Galien la partie antérieure de l'encéphale serait le principe de l'odorat;  $\Box$ abar $\Box$  suppose que des nerfs crâniens (non identifiés) qui communiquent avec la partie encéphalique antérieure, seraient impliqués; al-Rāz $\Box$  reproduit les dits antérieurs. Ibn S $\Box$ nā définit les ganglions olfactifs (halamatayn) et les nerfs olfactifs comme principe immédiat (mabda'e qar $\Box$ b) de l'odorat; alors que Qazw $\Box$ n $\Box$  reproduit les dits d'Ibn S $\Box$ nā.

# 3.4. Faculté gustative

#### 3.4.1. Evolution de la terminologie utilisée

Tableau (XXIII) : légendes anatomiques de la faculté gustative telles quelles furent établies dans les traités analysés.

| La faculté gustative                                 | A         | G    | T    | R    | IS    | Q    |
|------------------------------------------------------|-----------|------|------|------|-------|------|
| La langue (Lisān): semblable à de la chair           | +         | +    |      | +    | +     | +    |
| Faculté gustative (ālatu al-□awq)                    |           | +    |      | +    | +     | +    |
| Partie large $(a \square l \ al-Lis\bar{a}n)$        |           | +    |      | +    | +     | +    |
| Partie terminale (□araf al-Lisān, asala,             |           | +    |      | +    | +     | +    |
| ra□es)                                               |           | '    |      |      |       | '    |
| Diaphragme (ribā □ al-Lisān)                         |           | +    |      | +    | +     |      |
| Vaisseaux linguaux (□ura□ayn)                        |           | +    |      | +    | +     |      |
| Nerfs crâniens ('a□ab al-dimāġ)                      |           | +    |      | +    | +     |      |
| La troisième paire de nerfs crâniens assure          |           | +    |      | +    | +     | +    |
| le sens gustatif et le sens tactile                  |           | '    |      |      |       | '    |
| Nerf moteur : septième paire de nerfs                |           | +    |      | +    | +     |      |
| crâniens                                             |           | '    |      |      |       |      |
| Nerf gustatif : quatrième paire de nerfs             |           |      |      |      | +     |      |
| crâniens                                             |           |      |      |      | '     |      |
| Terminaisons (taša □ub) de quatre paires de          |           |      |      |      | +     |      |
| nerfs crâniens                                       |           |      |      |      | '     |      |
| Muscle lisse $(ra \square w)$ blanc $(abia \square)$ |           |      |      |      | +     | +    |
| Epithélium lingual (□ <i>ifāq al-Lisān</i> )         |           |      |      |      | +     |      |
| Epithélium de la partie postérieure de la            |           |      |      |      | +     |      |
| langue                                               |           |      |      |      |       |      |
| Epithélium de la partie antérieure                   |           |      |      |      | +     |      |
| Indice de synthèse                                   | 1/13      | 9/13 | 0/13 | 9/13 | 13/13 | 6/13 |
| Indice de contingence                                | Référence | 8/13 | 0/13 | 0/13 | 6/13  | 0/13 |

La terminologie d'Aristote est très sommaire (faculté gustative). Pourquoi? En effet le tempérament de la langue (molle, large et libre) serait identique à celui de la chair; ainsi; elles seraient homéomères; c'est-à-dire; divisibles en tous sens, autrement dit indivisibles, ce qui empêche leur subdivision. Les liens anatomiques de la langue avec l'encéphale ne sont pas identifiés; la différence entre l'épithélium et les muscles linguaux n'est pas dégagée. Galien a pu subdiviser la

langue; sa description met en jeu une terminologie plus différenciée (9/13). La langue reçoit de l'encéphale, des nerfs sensitifs et des nerfs moteurs. Al-Rāz□ reproduit les mêmes notes.

Ibn  $S \square n\bar{a}$  présente dans le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  la plus grande synthèse (13/13); son apport est considérable (6/13): la langue est composée d'un épithélium et d'un muscle lisse blanc; quatre paires de nerfs crâniens relient la langue avec l'encéphale. Qazw $\square n\square$  reproduit une partie de la terminologie d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ . Or; dans le *Firdaws al-\square ikma* de  $\square abar\square$ , ces faits font défaut.

#### 3.4.2. Anatomie de la langue

| Selon Aristote; la langue est molle, large et libre. Elle est composée, comme la chair, de vaisseaux            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| sanguins colmatés; son principe anatomique serait le cœur; ce dernier serait, par conséquent, le                |
| principe du toucher, du gout et des mouvements linguaux. Ces faits font défaut dans le Firdaws al-              |
| □ikma de □abar□. Al-Rāz□ reproduit, d'après Galien, une description médiocre. La description                    |
| d'Ibn S □ nā est, par rapport aux autres, la plus différenciée; ce maître dit que la langue est composée        |
| de chair, de vaisseaux fins, des branches de quatre nerfs crâniens et elle est couverte d'une                   |
| enveloppe, qui fait partie de l'enveloppe buccale. La langue serait-elle une partie homéomère ? Ou              |
| bien elle est une partie anhoméomère? Ibn S□nā dit que la langue est un appareil (āla) composé de               |
| cinq tempéraments élémentaires distincts: la chair blanche, les artérioles, les veinules, les branches          |
| nerveuses et une enveloppe qui fait partie de l'enveloppe buccale; elle est donc une partie                     |
| anhoméomère et serait le « principe immédiat » ou $(mabda \Box e \ qar \Box b)$ pour le goût, le toucher et les |
| mouvements linguaux.                                                                                            |

#### 3.5. Faculté tactile

#### 3.5.1. Philologie des termes définis

Tableau (XXIV) : légendes anatomiques de la faculté tactile telles qu'elles furent établies dans les traités analysés.

| Les parties tactiles | A | G | T | R | IS | Q |
|----------------------|---|---|---|---|----|---|
|----------------------|---|---|---|---|----|---|

| La faculté tactile (ālatu al-lams) est une partie homéomère                         | Fait de la<br>chair | +   |     | +   | +   | +        |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----|-----|-----|-----|----------|
| La peau (al-□ild) est, en elle-même, insensible                                     | +                   | +   |     | +   | +   | Sensible |
| Terminaisons nerveuses sensibles                                                    |                     | +   |     | +   | +   | +        |
| Corpuscules nerveuses ( $\check{s}a \Box \bar{a}y\bar{a}$ ' $a \Box abiya$ )        |                     |     |     |     | +   | +        |
| Corpuscules tendineuses ( $\check{s}a \Box \bar{a}y\bar{a} \ rib\bar{a} \Box iya$ ) |                     |     |     |     | +   | +        |
| Indice de synthèse                                                                  | 2/5                 | 3/5 | 0/5 | 3/5 | 5/5 | 5/5      |
| Indice de contingence                                                               | Référence           | 1/5 | 0/5 | 0/5 | 1/5 | 0/5      |

On peut constater que les termes utilisés par Aristote sont communs (faculté tactile, peau). Galien définit les nerfs épidermiques; al-Rāz $\square$  reproduit les mêmes termes; Ibn Sînâ détecta, dans la peau, les terminaisons nerveuses (corpuscules ou š $a\square\bar{a}y\bar{a}$  ' $a\square abiya$ ) et les terminaisons tendineuses ( $\bar{s}a\square\bar{a}y\bar{a}$   $rib\bar{a}\square ia$ ). Qazw $\square$ n $\square$  adopte la même terminologie; son apport est nul.

#### 3.5.2. Anatomie de la peau

Aristote suppose que l'appareil tactile se trouve dans la chair; cette dernière n'est pas, elle même, l'essence du toucher. La peau est, en elle-même, insensible. Selon Aristote; la peau serait, dans tous les animaux, l'une de leurs parties continues ; elle contient une mucosité visqueuse plus ou moins abondante et, si on la coupe profondément, ses bords ne se rejoignent plus. Il s'agit d'une enveloppe protectrice qui résulte de l'accumulation des déchets. Galien affirme que la peau reçoit des nerfs dont l'origine diffère d'une partie à l'autre; ces nerfs épidermiques seraient le principe du toucher. Al-Rāz□ adopte la même conception. Ibn S□nā identifia des structures aussi fines (corpuscules épidermiques), dont le rôle reste indéterminé. Qazw□n□ reproduit les notes d'Ibn S□nā, et affirme que la peau constitue l'organe du toucher.

# TROISIEME PARTIE PSYCHOLOGIE OU

# « PHYSIOLOGIE DU SYSTEME NERVEUX »

- 1. L'âme et les activités psychiques
- 1.1. L'âme et ses attributs dans les traités d'Aristote
- 1.1.1. Définition de l'âme d'après Aristote

???

?

Figure V. Modèle représentant la problématique soulevée par Aristote à propos du rapport corps/activités animales.

Chaque partie du corps animal exerce une fonction spécifique; Aristote pose, probablement d'après ses devanciers, l'hypothèse suivante: cette combinaison est complexe; elle est faite de plusieurs combinaisons élémentaires intégrées. Ainsi; quelle serait la cause de cette combinaison? Cette cause principale (ou ces causes) serait-elle, par rapport au corps, antérieure ou postérieure? Quelle serait sa nature? Et comment se produit son interaction avec le corps animal?

|         |                        | Organe1   | Action1   |
|---------|------------------------|-----------|-----------|
| Force   | Archée                 | Organe2   | Action2   |
| Chaleur | $(\Box ibar{a}\Box e)$ | Organe3   | Action3   |
|         |                        | Organe(n) | Action(n) |

Figure VI. Modèle psychique de base adopté par Aristote.

L'âme ou (nafs) serait principale (le corps serait pour l'âme et les organes seraient pour les actions). Le tableau représente le corps; l'âme serait composée d'une force  $(hi\bar{u}l\bar{a})$ , et d'une archée  $(\Box ib\bar{a}\Box e)$ . L'archée serait responsable de la différenciation des organes; il "anticipe" les besoins et détermine l'organogenèse  $(yahabu\ al-a\Box\ \bar{a}\Box e)$ , sur la base de ces actions (besoins). L'âme serait, ainsi, le moteur de toutes les actions animales.

| Force Archée |            |            |           | Organe |
|--------------|------------|------------|-----------|--------|
| Principe 1   | Principe 2 | Principe 3 | Intellect | -      |
|              |            | Action     |           |        |

Figure VII. Modèle psychique différencié adopté par Aristote.

L'âme est composée d'une force  $(hi\bar{u}l\bar{a})$ , et d'une archée  $(\Box ib\bar{a}\Box e)$ ; ces deux composantes auraient, elles-mêmes, trois principes: (1) principe de génération  $(nu\check{s}\bar{u}\Box e)$ ; (2) principe de sens et de transformation  $(ta\dot{g}ayyur)$ ; et (3) principe de développement  $(ma\Box hab)$ . Ces principes commandent les différentes activités animales en fonction des facteurs externes (chaleur, froid, lumière, ...); plusieurs facteurs "somatiques" conditionnent les activités animales.

Pour mieux comprendre les dits d'Aristote, nous avons regroupés ses doctrines psychiques sous forme de deux modèles ; un dit de conception et l'autre nommé modèle d'action ou de gestion.

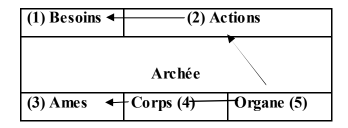


Figure VIII. Modèle de conception psychique adopté par Aristote.

Les flèches signifient (pour); exemple: le corps serait pour l'âme; les actions seraient pour les besoins. Les numéros désignent l'ordre de la séquence. Le corps et les organes seraient postérieurs.



Figure IX. Modèle de gestion psychique adopté par Aristote.

Les flèches signifient (assure); exemple: les actions assurent les besoins. Les numéros désignent l'ordre de la séquence. L'âme et les organes seraient principaux.

On peut remarquer qu'Aristote déduit ces faits par analogie: les attributs du corps seraient analogues à ceux du navire; tandis que *(nafs)* serait analogue au capitaine. Le philosophe cherche le génie qui commande les différentes activités animales; il en a établi une liste d'attributs. Mais plusieurs questions restent lacunaires: la problématique soulevée à propos de la combinaison (corps-action)

| persiste pour la comb<br>deuxième désintégration                                        | oinaison (organe-action)<br>on. | ; cette  | dernière | reste | sommaire; | ce | qui | exige | une |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----------|----------|-------|-----------|----|-----|-------|-----|
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
|                                                                                         |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
| 1.1.2. Différei                                                                         | nciation de l'âme d'aprè        | s Arist  | ote      |       |           |    |     |       |     |
| Tableau (XXV) : les aspects de la différenciation de l'âme principale d'après Aristote. |                                 |          |          |       |           |    |     |       |     |
| Différenciation de l'ân                                                                 | me principale d'après A         | Aristoto | 2        |       |           |    |     | A     | Γ   |

| force vitale (quwwatu al-\ay\tilde{a}t).  Tous les animaux ferment les yeux face à un danger ; ce mouvement est assuré par l'archée (\Bita\tilde{a}\Bita) et non pas par la volonté (ir\tilde{a}\data).  Le diaphragme (al-\Bitai) assure la protection du principe du sens (le cœur) contre les vapeurs alimentaires et contre la chaleur (\Bitai\arganara 'ara\Biya).  Plus le tronc est lourd (robuste) moins l'animal serait intelligent ; parce que l'âme principale devient plus physique (\Bitai\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\arganarad\tilde{a}\ | Le cœur et l'encéphale sont des organes principaux (musawwadān) ils contiennent la                                                | + |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|
| Le diaphragme (al-\(\pi \alpha \bar{\pi} e)\) et non pas par la volonté (ir\(\bar{a} da\)).  Le diaphragme (al-\(\pi \alpha \bar{a} b)\) assure la protection du principe du sens (le cœur) contre les vapeurs alimentaires et contre la chaleur (\(\pi ar\bar{a} ra \bar{a} ra \bar{a} iya\)).  Plus le tronc est lourd (robuste) moins l'animal serait intelligent; parce que l'ame principale devient plus physique (\(\pa sad\bar{a} n \bar{a}\)) et stagnante ('as \(\pa ru al - \bar{a} raka\)).  L'âme de l'enfant serait identique à celle de l'animale.  Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la nature la plus achevée \(\frac{1}{2} \bar{a} \bar{b} \bar{a} \bar{a} \bar{b} \bar{a}  | force vitale (quwwatu al- $\Box ay\bar{a}t$ ).                                                                                    |   |   |
| Le diaphragme (al-\tilde{a}\tilde{a}\tilde{b}\) assure la protection du principe du sens (le cœur) contre les vapeurs alimentaires et contre la chaleur (\tilde{a}a\tilde{a}a' ara\tilde{a}iya).  Plus le tronc est lourd (robuste) moins l'animal serait intelligent; parce que l'âme principale devient plus physique (\tilde{a}sad\tilde{a}n\tilde{a}) et stagnante ('as\tilde{r}u al-\tilde{a}araka).  L'âme de l'enfant serait identique à celle de l'animale.  Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la nature la plus ache vée \( \frac{1}{2}\tilde{a}\tilde{a}\)   \( \frac{1}{2}\tilde{a}\)   \( \frac{1}{2}\ti | Tous les animaux ferment les yeux face à un danger ; ce mouvement est assuré par                                                  | + |   |
| vapeurs alimentaires et contre la chaleur (\(\text{ara}\) ara\(\text{iya}\)).  Plus le tronc est lourd (robuste) moins l'animal serait intelligent; parce que l'âme principale devient plus physique (\(\text{asadān}\)) et stagnante ('as\) ru al\(\text{al}\)araka).  L'âme de l'enfant serait identique à celle de l'animale.  Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la nature la plus achevée \(\text{Y}\) \(\text{al}\) \(\t  | l'archée $(\Box ib\bar{a}\Box e)$ et non pas par la volonté $(ir\bar{a}da)$ .                                                     |   |   |
| rapeurs alimentaires et contre la chaleur (الالالالالالالالالالالالالالالالالالال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Le diaphragme $(al-\Box i\Box \bar{a}b)$ assure la protection du principe du sens (le cœur) contre les                            |   |   |
| Principale devient plus physique (   asadān   ) et stagnante ( 'as   ru al -   araka).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | vapeurs alimentaires et contre la chaleur ( $\Box ar\bar{a}ra$ ' $ara\Box iya$ ).                                                 | + |   |
| L'âme de l'enfant serait identique à celle de l'animale.  Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la nature la plus achevée المند اعتداله الله اعتداله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Plus le tronc est lourd (robuste) moins l'animal serait intelligent ; parce que l'âme                                             |   |   |
| Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la nature la plus achevée الشد اعتدالا :  En général, le cœur constitue le principe (mubtada u maf inā) de tous les mouvements et, il assure leur intégration (ilayhi gāyatuhā).  L'intellect est une essence diffuse (awhar mabsū) et non pas une (hiūlā) composée.  L'âme (al-nafs) reconnait les sensibles (ma sūsāt mina-l-awās) et les jugements (ma sūsāt mina-l-wahm) via l'intellect (al-aql).  Il y'a deux intellects ; l'un est dit intellect en puissance (quwwa) et l'autre l'intellect en acte (fī l). les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif (fā li) assure la création et définit les intensions (yufakkir wa yumayyiz) et, affectif (munfa li) correspond au jugement (wahm).  L'âme responsable du langage (nafs nā liqa) intègre dix sens ; cinq cognitifs (awās bā lina) et cinq sensitifs (awās lâhira).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | principale devient plus physique $(\Box asad\bar{a}n\Box)$ et stagnante $(`as\Box ru\ al-\Box araka)$ .                           | + |   |
| nature la plus achevée المناف  | L'âme de l'enfant serait identique à celle de l'animale.                                                                          | + |   |
| En général, le cœur constitue le principe $(mubtada \Box u \ maf \Box ih\bar{a})$ de tous les mouvements et, il assure leur intégration $(ilayhi\ g\bar{a}yatuh\bar{a})$ .  L'intellect est une essence diffuse $(\Box awhar\ mabs\bar{u}\Box)$ et non pas une $(hi\bar{u}l\bar{a})$ composée.  L'âme $(al\text{-}nafs)$ reconnait les sensibles $(ma\Box s\bar{u}s\bar{a}t\ mina\text{-}l\text{-}\Box aw\bar{a}s)$ et les jugements $(ma\Box s\bar{u}s\bar{a}t\ mina\text{-}l\text{-}wahm)$ via l'intellect $(al\text{-}\Box aql)$ .  Il y'a deux intellects ; l'un est dit intellect en puissance $(quwwa)$ et l'autre l'intellect en acte $(fi\Box l)$ . les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif $(f\bar{a}\Box il)$ assure la création et définit les intensions $(yufakkir\ wa\ yumayyiz)$ et, affectif $(munfa\Box il)$ correspond au jugement $(wahm)$ .  L'âme responsable du langage $(nafs\ n\bar{a}\ \Box iqa)$ intègre dix sens ; cinq cognitifs $(\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\ \Box ina)$ et cinq sensitifs $(\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira)$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la                                            |   |   |
| T'intellect est une essence diffuse (□awhar mabsū□) et non pas une (hiūlā) composée.  L'âme (al-nafs) reconnait les sensibles (ma□sūsāt mina-l-□awās) et les jugements (ma□sūsāt mina-l-wahm) via l'intellect (al-□aql).  Il y'a deux intellects; l'un est dit intellect en puissance (quwwa) et l'autre l'intellect en acte (fi□l). les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects; effectif (fā□il) assure la création et définit les intensions (yufakkir wa yumayyiz) et, affectif (munfa□il) correspond au jugement (wahm).  L'âme responsable du langage (nafs nā□iqa) intègre dix sens; cinq cognitifs (□awās bā□ina) et cinq sensitifs (□awās □âhira).  Les forces cognitives (□awās bā□ina) sont: le sens commun (□iss muštarak), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | nature la plus achevée أشد اعتدالا                                                                                                | + | + |
| mouvements et, il assure leur intégration (ilayhi ġāyatuhā).  L'intellect est une essence diffuse ( $\Box awhar\ mabs\bar{u}\Box$ ) et non pas une ( $hi\bar{u}l\bar{a}$ ) composée.  L'âme ( $al\text{-}nafs$ ) reconnait les sensibles ( $ma\Box s\bar{u}s\bar{a}t\ mina\text{-}l\text{-}\Box aw\bar{a}s$ ) et les jugements  ( $ma\Box s\bar{u}s\bar{a}t\ mina\text{-}l\text{-}wahm$ ) via l'intellect ( $al\text{-}\Box aql$ ).  Il y'a deux intellects ; l'un est dit intellect en puissance ( $quwwa$ ) et l'autre l'intellect en acte ( $fi\Box l$ ). les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif ( $f\bar{a}\Box il$ ) assure la création et définit les intensions ( $yufakkir\ wa\ yumayyiz$ ) et, affectif ( $munfa\Box il$ ) correspond au jugement ( $wahm$ ).  L'âme responsable du langage ( $nafs\ n\bar{a}\Box iqa$ ) intègre dix sens ; cinq cognitifs ( $\Box aw\bar{a}s$ ) $b\bar{a}\Box ina$ ) et cinq sensitifs ( $\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira$ ).  Les forces cognitives ( $\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\Box ina$ ) sont : le sens commun ( $\Box iss\ muštarak$ ), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | En général, le cœur constitue le principe $(mubtada \Box u \ maf \Box \Box ih\bar{a})$ de tous les                                |   |   |
| L'âme (al-nafs) reconnait les sensibles ( $ma \square s\bar{u}s\bar{a}t \ mina-l \square aw\bar{a}s$ ) et les jugements ( $ma \square s\bar{u}s\bar{a}t \ mina-l - wahm$ ) via l'intellect ( $al \square aql$ ).  Il y'a deux intellects ; l'un est dit intellect en puissance ( $quwwa$ ) et l'autre l'intellect en acte ( $fi\square l$ ). les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif ( $f\bar{a}\square il$ ) assure la création et définit les intensions ( $yufakkir wa$ $yumayyiz$ ) et, affectif ( $munfa\square il$ ) correspond au jugement ( $wahm$ ).  L'âme responsable du langage ( $nafs \ n\bar{a} \square iqa$ ) intègre dix sens ; cinq cognitifs ( $\square aw\bar{a}s$ $b\bar{a}\square ina$ ) et cinq sensitifs ( $\square aw\bar{a}s \square ahira$ ).  Les forces cognitives ( $\square aw\bar{a}s \ b\bar{a}\square ina$ ) sont : le sens commun ( $\square iss \ muštarak$ ), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | mouvements et, il assure leur intégration (ilayhi ġāyatuhā).                                                                      | + |   |
| $(ma \square s\bar{u}s\bar{a}t \ mina-l-wahm) \ via \ l' intellect \ (al-\square aq l).$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | L'intellect est une essence diffuse ( $\square awhar \ mabs \bar{u} \square$ ) et non pas une ( $hi\bar{u}l\bar{a}$ ) composée.   | + | + |
| Il y'a deux intellects ; l'un est dit intellect en puissance $(quwwa)$ et l'autre l'intellect en acte $(fi \Box l)$ . les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif $(f\bar{a}\Box il)$ assure la création et définit les intensions $(yufakkir\ wa\ yumayyiz)$ et, affectif $(munfa\Box il)$ correspond au jugement $(wahm)$ .  L'âme responsable du langage $(nafs\ n\bar{a}\ \Box iqa)$ intègre dix sens ; cinq cognitifs $(\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\ \Box ina)$ et cinq sensitifs $(\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira)$ .  Les forces cognitives $(\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\ \Box ina)$ sont : le sens commun $(\Box iss\ muštarak)$ , la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | L'âme (al-nafs) reconnait les sensibles ( $ma \square s\bar{u}s\bar{a}t$ mina-l- $\square aw\bar{a}s$ ) et les jugements          |   |   |
| acte $(fi \Box l)$ . les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif $(f\bar{a}\Box il)$ assure la création et définit les intensions $(yufakkir wa yumayyiz)$ et, affectif $(munfa\Box il)$ correspond au jugement $(wahm)$ .  L'âme responsable du langage $(nafs \ n\bar{a} \Box iqa)$ intègre dix sens ; cinq cognitifs $(\Box aw\bar{a}s b\bar{a}\Box ina)$ et cinq sensitifs $(\Box aw\bar{a}s \Box ahira)$ .  Les forces cognitives $(\Box aw\bar{a}s \ b\bar{a}\Box ina)$ sont : le sens commun $(\Box iss \ muštarak)$ , la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | $(ma \square s\bar{u}s\bar{a}t \ mina-l-wahm)$ via l'intellect $(al-\square aql)$ .                                               | + | + |
| acte $(fi \Box l)$ . les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.  Il y'a deux intellects ; effectif $(f\bar{a}\Box il)$ assure la création et définit les intensions $(yufakkir\ wa\ yumayyiz)$ et, affectif $(munfa\Box il)$ correspond au jugement $(wahm)$ .  L'âme responsable du langage $(nafs\ n\bar{a}\ \Box iqa)$ intègre dix sens ; cinq cognitifs $(\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\Box ina)$ et cinq sensitifs $(\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira)$ .  Les forces cognitives $(\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\Box ina)$ sont : le sens commun $(\Box iss\ muštarak)$ , la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Il y'a deux intellects; l'un est dit intellect en puissance (quwwa) et l'autre l'intellect en                                     |   |   |
| yumayyiz) et, affectif (munfa $\Box$ il) correspond au jugement (wahm).  L'âme responsable du langage (nafs nā $\Box$ iqa) intègre dix sens ; cinq cognitifs ( $\Box$ awās bā $\Box$ ina) et cinq sensitifs ( $\Box$ awās $\Box$ âhira).  Les forces cognitives ( $\Box$ awās bā $\Box$ ina) sont : le sens commun ( $\Box$ iss muštarak), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | acte $(fi \square l)$ . les deux dérivent d'un intellect essenciel commun.                                                        | + | + |
| yumayyiz) et, affectif (munfa $\Box$ il) correspond au jugement (wahm).  L'âme responsable du langage (nafs nā $\Box$ iqa) intègre dix sens ; cinq cognitifs ( $\Box$ awās bā $\Box$ ina) et cinq sensitifs ( $\Box$ awās $\Box$ âhira).  Les forces cognitives ( $\Box$ awās bā $\Box$ ina) sont : le sens commun ( $\Box$ iss muštarak), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Il y'a deux intellects ; effectif $(f\bar{a} \Box il)$ assure la création et définit les intensions $(yufakkir wa$                |   |   |
| $b\bar{a}\Box ina)$ et cinq sensitifs ( $\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira$ ).  Les forces cognitives ( $\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\Box ina$ ) sont : le sens commun ( $\Box iss\ mu\check{s}tarak$ ), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | yumayyiz) et, affectif (munfa $\square$ il) correspond au jugement (wahm).                                                        | + | + |
| $b\bar{a}\Box ina)$ et cinq sensitifs ( $\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira$ ).  Les forces cognitives ( $\Box aw\bar{a}s\ b\bar{a}\Box ina$ ) sont : le sens commun ( $\Box iss\ mu\check{s}tarak$ ), la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | L'âme responsable du langage (nafs $n\bar{a} \Box iqa$ ) intègre dix sens ; cinq cognitifs ( $\Box aw\bar{a}s$                    |   |   |
| +   +                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | $b\bar{a}\Box ina$ ) et cinq sensitifs ( $\Box aw\bar{a}s\ \Box \hat{a}hira$ ).                                                   | + | + |
| fantaisie (al- $\square ay\bar{a}l$ ), le jugement (al-wahm), la création (fikra) et le langage (al-nu $\square q$ ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Les forces cognitives ( $\square aw\bar{a}s\ b\bar{a}\square ina$ ) sont : le sens commun ( $\square iss\ mu\check{s}tarak$ ), la |   |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fantaisie (al- $\Box ay\bar{a}l$ ), le jugement (al-wahm), la création (fikra) et le langage (al- $nu\Box q$ ).                   | + | + |

(+): Assertion adopté par l'auteur.

(): Assertion fait défaut dans les traités correspundants.

Tableau (XXV) bis : les aspects de la différenciation de l'âme principale d'après Aristote.

| Différenciation de l'âme principale d'après Aristote                        | A | T |
|-----------------------------------------------------------------------------|---|---|
| Le sens $(al \Box \bar{a}ssa)$ se transforme et accepte l'image du sensible | + | + |

| En absence du sensible, le sens lui est analogue en puissance                                                                             | + | + |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|
| En présence du sensible, le sens lui est analogue en acte                                                                                 | + | + |
| La vision a la puissance de reconnaître les couleurs et les formes ; lorsque ces dernières surviennent il se produit une vision en acte.  | + | + |
| L'âme subordonnée reçoit la force de l'âme principale (comme le rapport : tronc/rameau)                                                   | + | + |
| En obscurité, des vapeurs sombres $(bu \Box \bar{a}r\bar{a}t  mu \Box lima)$ affectent l'âme et se produit ; ainsi ; la peur $(\Box awf)$ | + | + |
| L'âme est luciphile.                                                                                                                      | + | + |

(+): Assertion adopté par l'auteur.

(): Assertion fait défaut dans les traités correspundants.

Aristote dit que l'âme sensitive  $(al-\Box \bar{a}ssa)$  se transforme et accepte l'image sensorielle. Il ajoute que l'âme subordonnée  $(nafs \ \Box uzwiya)$  reçoit la force de l'âme principale  $(nafs \ kulliya)$ . Comment ? Il est clair que le philosophe établit une hiérarchie entre les différentes classes d'âmes : l'âme principale peut donner plusieurs classes d'âmes subordonnées ; cependant ; les détails (mécanismes) de cette différenciation font défaut.

- 1.2. Âme et ses attributs dans Firdaws al-□ikma de □abar□
- 1.2.1. Définition de l'âme

Tableau (XXVI) : Les attributs de l'âme (nafs); et ses rapports avec les organes, et les différentes actions animales, d'après  $\square$ abar $\square$ .

| Attributs de l'âme (nafs)                                                                                                                 | A | T |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|
| De point de vue physique « anatomique » ; l'âme est un corps naturel vivant en puissance.                                                 |   |   |
| De point de vue «physiologique»; l'âme est le principe de tous les sens et de tous les                                                    | + | + |
| حد النفس من جهة التعليم أنه "تمام" جسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة وحدها من جهة الطباع أنها "mouvements                                      | + |   |
| ابتداء كل حس وكل حركة                                                                                                                     |   |   |
| L'âme a l'intellect et le sens en puissance ; parce qu'elle produit, en présence des sensibles,                                           |   |   |
| le sens et l'intellect.                                                                                                                   | + | + |
| On a dit que les images de tous les objets se trouvent en puissance dans l'âme et ; après leur                                            | + | + |
| reconnaissance, l'âme intègre, en acte, tous ces objets.                                                                                  | Т |   |
| Le rapport corps/ âme est analogue au rapport (hiūlā)/forme                                                                               | + | + |
| L'âme serait responsable de l'intégration des mouvements de toutes les parties de                                                         |   |   |
| l'organisme humain ; ces mouvements sont d'ordre psychique et non pas physique                                                            | + | + |
| L'âme ne correspond ni à un corps, ni à un tempérament ; ce n'est pas un accident, ni du feu                                              | + | + |
| ou de l'air                                                                                                                               |   |   |
| La force qui gère un organe constitue son âme spécifique ; comme la vision qui gère l'œil                                                 | + | + |
| La force qui gère toutes les parties de l'organisme (comme la force animale et la force                                                   | + |   |
| sensitive) est une âme principale ; elle subit avec le corps une dégénérescence coordonnée                                                |   | + |
| Il existe deux types de gestions (tamām): intermittente (comme celle du navire) et continue (comme                                        | + | + |
| celle de l'œil)                                                                                                                           | , | l |
| L'organisme humain est un microcosme ( $\Box \bar{a}lam \ \Box a\dot{g} \Box r$ ); il est analogue ( $\check{s}ab\Box h$ ) aux anges, aux |   | + |
| animaux, aux végétaux, à la terre, aux fleuves et à la mer                                                                                |   |   |
| Le cœur est l'organe le plus doux ; ce qui prouve qu'il constitue le principe de la force                                                 |   | + |
| animale et il est ; ainsi ; doué de la vie                                                                                                |   |   |
| La force psychique est le moteur de tous les mouvements                                                                                   |   | + |
| Selon Pythagore: 1. le rapport (nafs)/corps serait analogue au rapport roi/nation et soldats                                              |   | + |

Tableau (XXVI) bis: Les attributs de l'âme (nafs); et ses rapports avec les organes, et les différentes actions animales, d'après  $\Box$ abar $\Box$ .

| Attributs de l'âme (nafs)                                                                             | A | T |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|
| 2. La création (fikra) correspond à une activité psychique directe ; tandis que les autres            |   | + |
| activités psychiques sont accomplies via les organes                                                  |   | Ċ |
| 3. (Nafs) est une lumière douée de sept forces : l'intellect, la création, l'intuition, le            |   | + |
| jugement, le plaisir, la colère et le sens commun                                                     |   | ' |
| 4. (Nafs) est une essence diffuse dans tout le corps et ; elle est, par rapport au corps,             |   | + |
| principale                                                                                            |   | , |
| Le rapport (nafs)/ organisme serait analogue au rapport rayon/ cristal                                |   | + |
| Le terme (nafs) correspond, chez les philosophes, aux forces qui gèrent l'organisme                   |   | + |
| La force végétative (Nafs nabātiya)) serait principale; dont les consécutives                         |   |   |
| subordonnées seraient, respectivement, la force sensitive (nafs $\Box \bar{a}ssa$ ), la force motrice |   | + |
| et la force créative et intellectuelle (mufakkira 'āqila). Cette dernière caractérise                 |   | _ |
| l'homme                                                                                               |   |   |
| Les forces qui gèrent l'organisme sont : la force animale (quwwa □ayawāniya); la force                |   | + |
| psychique (quwwa nafsāniya) et la force naturelle (quwwa $\Box ab \Box \Box iya$ )                    |   | ' |

| Les extraits sont tirés du $Firdaws\ al$ - $\square ikma\ fi$ - $l$ - $\square ibb\ d$ 'Abil $\square$ asan Al $\square$ ben Rabān $\square$ abar $\square$ ; édition |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| critique d'Abd el Kar $\square$ m Sām $\square$ al $\square$ und $\square$ . (+) : Assertion adoptée par l'auteur ; ( ) : Assertion fait                              |
| défaut dans le traité correspondant.                                                                                                                                  |

L'analyse de ces faits (tableau XXV) nous a permis l'élaboration du modèle suivant ; ce dernier rend manifeste les différentes composantes de l'âme et leurs rapports éventuels.

| Corps: (nafs bah □ miya)        |                          |    |       |                                | (nafs       | nā□iqa)           |    |    |    |
|---------------------------------|--------------------------|----|-------|--------------------------------|-------------|-------------------|----|----|----|
|                                 | Force « spécifique » Arc |    |       | Archée                         | Archée      | Force totipotente |    |    |    |
| P1                              | P2                       | Р3 | P (n) | individuelle                   | totipotente | P (n)             | P3 | P2 | P1 |
| Activité psychique via le corps |                          |    |       | Activité psychique « directe » |             |                   |    |    |    |
| Activité « coordonnée »         |                          |    |       |                                |             |                   |    |    |    |

*Figure X. Modèle « psychologique » de*  $\square abar\square$ .

Ce philosophe conjugue plusieurs faits pour expliquer les rapports entre l'âme, le corps et les activités animales. Il reproduit une très grande part des dits d'Aristote; il adopte aussi les dits de Théophraste, de Pythagore: les forces psychiques sont totipotentes; elles auraient des principes pour chaque activité potentielle. Ces activités sont, pour Pythagore, de sept genres; ainsi ces forces seraient, logiquement, au nombre de sept.

Nous devons fortement souligner la nouvelle conception de  $\Box$  abar  $\Box$ : (nafs) serait commune, c'est-à-dire, la même dans tous les humains; le corps serait doué de forces « somatiques » individuelles; les forces psychiques interagissent avec les forces « somatiques » pour accomplir les différentes activités animales. Il est clair que  $\Box$  abar  $\Box$  assure le transfert des attributs psychiques, établis par Aristote et autres prédécesseurs, sur les parties physiques ; il classe toutes ces forces en trois catégories: les forces naturelles, les forces animales et les forces psychiques. Les forces, aussi bien psychique que physiques ou « somatiques », sont diffuses; elles atteignent toutes les parties pour assurer les fonctions spécifiques.

Il est clair que l'auteur établit ces faits par analogie; ces analogies sont, par rapport à celles d'Aristote, beaucoup plus nombreuses: certaines analogies sont relatives aux animaux, d'autres sont relatives aux végétaux, d'autres sont d'ordre cosmologiques.

#### 1.2.2. Les différentes classes d'âmes définies par □abar □

*Tableau (XXVII.1)* : les différentes classes d'âmes définies par  $\Box$ abar $\Box$ .

| Différenciation de l'âme principale                                                                                                        | A | T |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|--|--|
| Les caractères psychologiques sont plus développés chez l'homme car c'est lui qui a la nature                                              |   |   |  |  |
| la plus achevée וشد اعتدا ا                                                                                                                | + | + |  |  |
| L'intellect $(al \Box aql)$ est une essence diffuse $(\Box awhar\ mabs\bar{u}\Box)$ ; ce n'est pas une partie                              |   |   |  |  |
| organique (hiūlā murakkaba)                                                                                                                | + | + |  |  |
| (Nafs) intègre les images intellectuelles لقد أصاب من قال أن النفس مكان للصور العقلية                                                      |   | + |  |  |
| (Nafs) reçoit les images intelligibles produites par l'intellect                                                                           |   | + |  |  |
| (Nafs) reçoit, via l'intellect, les images sensibles produites par les sens et le jugement                                                 | + | + |  |  |
| Il y'a deux intellects ; effectif $(f\bar{a} \Box il)$ assure la création et définit les intensions $(yufakkir wa$                         |   |   |  |  |
| yumayiz) et, affectif (munfa $\square il$ ) correspond au jugement (wahm).                                                                 | + | + |  |  |
| L'âme responsable du langage (nafs $n\bar{a} \Box iqa$ ) intègre dix sens ; cinq cognitifs ( $\Box aw\bar{a}ss$                            | + | + |  |  |
| $b\bar{a}\Box ina)$ et cinq sensitifs ( $\Box aw\bar{a}ss\ \Box \bar{a}hira$ ).                                                            | + | + |  |  |
| Les forces cognitives ( $\square aw\bar{a}ss\ b\bar{a}\square ina$ ) sont : le sens commun ( $\square iss\ mu\bar{s}tarak$ ), la fantaisie |   |   |  |  |
| $(al-\Box ay\bar{a}l)$ , le jugement $(al-wahm)$ , la création $(fikra)$ et le langage $(al-nu\Box q)$                                     | + | + |  |  |
| (Nafs) subordonné reçoit la force du (nafs) principale                                                                                     | + | + |  |  |
| (Nafs) est luciphile                                                                                                                       | + | + |  |  |
| Le cœur constitue le principe de la vie et de la chaleur innée (□arāra ġar□zia) et ; il est le                                             |   |   |  |  |
| principe du pool $(nab \square)$ autonome incessant                                                                                        |   | + |  |  |
| Le cœur est l'organe le plus doux ; ce qui prouve qu'il est le principe de la vie et de la force animale                                   |   | + |  |  |
| La force animale (chaude et sèche) diffuse, à travers les vaisseaux, du cœur vers toutes les                                               |   |   |  |  |
| parties de l'organisme. Elle est responsable du mouvement autonome incessant                                                               |   | + |  |  |
| L'encéphale constitue le principe du sens ; du mouvement volontaire et de la force de                                                      |   |   |  |  |
| langage                                                                                                                                    |   | + |  |  |
| La force animale (chaleur innée) se différencie dans l'encéphale pour donner la force du                                                   |   |   |  |  |
| langage                                                                                                                                    |   | + |  |  |
| La transmission du sens et du mouvement se produit, comme celle de la chaleur solaire, de                                                  |   |   |  |  |
| l'encéphale à tout l'organisme via les nerfs                                                                                               |   | + |  |  |
| La transmission du sens dans le nerf compact serait analogue à celle du rayon solaire dans                                                 |   |   |  |  |
| l'air saturé ( $haw\bar{a} \Box e \dot{g}al \Box \Box$ et dans les cristaux ( $billawr$ )                                                  |   | + |  |  |
| La taille de l'individu reflète son intelligence et les qualités de ses activités psychiques                                               |   | + |  |  |

(+) : Assertion adoptée par l'auteur.

Tableau (XXVII) bis : les différentes classes d'âmes définies par  $\Box$ abar $\Box$ .

| Différenciation de l'âme principale                                                                                                | A | Т |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|
| Pytagore : 1. L'intellect est une lumière simple capable de reconnaitre tous les objets. Elle                                      |   |   |
| serait la première force, la première forme et la première matière ; son ontologie ne dépend                                       |   | + |
| pas du temps                                                                                                                       |   |   |
| L'intellect est le principe de tous les objets ; dont l'ontologie est comme suit : intellect/ nafs /                               |   |   |
| archée/ corps                                                                                                                      |   | + |
| L'intellect est un parce que son essence est unique et, il est multiple parce qu'il se trouve                                      |   | _ |
| dans chaque individu                                                                                                               |   |   |
| La force de jugement reçoit le sens visuel; dont l'intellect détermine les causes et les                                           |   | _ |
| يتناثر في الوهم ما يؤدي البصر من ذلك إلى النفس ثم يميزه العقل ويعرف علله وحقائقه                                                   |   | _ |
| Le sens tactile est la somme de six forces (le chaud, le froid, le tendre, le dur, le sec,                                         |   | + |
| l'humide) ; dont chacune reconnait le sensible de force analogue                                                                   |   | ' |
| Les couleurs et les odeurs seraient des corps ; ou bien des attributs des corps autres que la                                      |   | _ |
| longueur, la largeur et la profondeur                                                                                              |   |   |
| La force psychique (chaude et sèche) se transmet, à travers les nerfs, de l'encéphale vers tout                                    |   | + |
| le corps. Elle assure le sens et le mouvement volontaire.                                                                          |   | ' |
| La force psychique qui se trouve dans l'encéphale est la somme de trois forces : la force du                                       |   | + |
| langage; la force sensitive et la force motrice                                                                                    |   |   |
| La force de langage se différencie en trois forces : la fantaisie ; la création (fikra) et la                                      |   | + |
| sauve garde $(\Box if \Box)$                                                                                                       |   |   |
| Platon : Chacun est doué du désir ( $\check{s}ahwa$ ) ; de la création ( $fikra$ ) et de la colère ( $\dot{g}a \square \hat{a}b$ ) |   | + |
| Galien : Platon veut dire que les activités psychiques sont conditionnées par le tempérament                                       |   | + |
| Pendant la veille, la force psychique s'occupe des objets sensibles ; elle se concentre pendant                                    |   |   |
| le sommeil, ce qui lui permet d'atteindre les intelligibles (songes)                                                               |   | + |
| La force sensitive et la force de jugement sont des forces psychiques subordonnées. Elles                                          |   | + |
| reconnaissent, respectivement, les sensibles et les intelligibles                                                                  |   |   |
| Il se peut que la vision se produit sans intromission ni extramission                                                              |   | + |
| Les mouvements psychiques se produisent dans des dimensions qui dépassent celles des                                               |   | + |
| mouvements physiques                                                                                                               |   |   |
| L'âme visuelle $(r\bar{u} \square nayira)$ se transmet, via le nerf cave $('a \square aba \ mu \square awwafa)$ , du               |   | + |
| prosencéphale (muqaddam al-dimāġ) vers l'œil                                                                                       |   |   |

La colonne (A) présente les rapports entre la conception d'Aristote, et celle de  $\square$ abar $\square$ . Les extraits sont tirés du *Firdaws al-* $\square$ *ikma* de  $\square$ abar $\square$ .

| Etre parfaitement conscient (nafs $n\bar{a} \square iqa$ kullia) Intellect intégré ('aql kull $\square$ w $\bar{a} \square id$ wa $\square$ am $\bar{a} \square \square$ ) | Etre partiellement conscient (nafs $n\bar{a} \square iqa$ $\square uzwia$ ) Intellect partiel individuel multiple ('aql $\square uzw\square$ $ka\square \square r$ wa fard $\square$ ) | Etre animale somatique $(nafs\ bah \square mia$ $\square ismania)$ Intellect somatique diffus $(`aql\ \square isman\square$ $ka\square \square r)$ | Nature (□ab□□a) et matière (mādda, hiūlā) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|

Pour mieux comprendre les doctrines psychiques adoptées par □abar□; nous proposons le modèle

ci-dessous.

| Figure XI. Le statut ontologique des (nafs) commune, individuelles, somatiques et naturelles                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Modèle établit d'après le texte du $Firdaws~al$ - $\square ikma$ de $\square$ abar $\square$ .                   |
|                                                                                                                  |
| □abar□ définit quatre paliers: trois paliers psychiques et un palier nommé « nature » ou                         |
| $(\Box ab \Box \Box a)$ . Le palier commun (unique) serait le principe (origine) des autres paliers; qui lui son |
| postérieurs. Il adopte une grande part des dits d'Aristote: chaque palier comprend tous les paliers              |
| antérieurs; autrement dit (nafs) individuelle comprend le (nafs) commun; d'autre part, le palier                 |
| principal commande le palier subordonné.                                                                         |

|                                                   |                                          |                        | Force motrice     | Mouvement volontaire (□araka irādia)                |        |
|---------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------|-------------------|-----------------------------------------------------|--------|
|                                                   |                                          | Ame                    |                   | Force gustative (quwwatu al-□awq)                   |        |
| zwia                                              | ānia,                                    |                        |                   | Force visuelle (quwwa bā□ira)                       |        |
| $\square n$                                       | isma                                     | psychique              | Force sensitive   | Force de l'odorat (quwwatu al-šamm)                 |        |
| Etre partiellement conscient (nafs nā□iqa □uzwia) | somatique <i>(nafs bah□mia □ismānia)</i> | (nafs<br>nā□iqa) : dix | (quwwa □āssa)     | Force de l'ouïe <i>(quwwatu al-sam</i> □ <i>e)</i>  |        |
| s nā                                              | $h \square n$                            | sens dans              |                   | Force tactile (quwwatu al-lamas)                    | Six    |
| (naf                                              | s ba                                     | l'encéphale            |                   | Torce wethe (quiwitti at tamas)                     | forces |
| ient                                              | (na)                                     | reneepimie             | Force du langage  | Fantaisie                                           |        |
| onsc                                              | ique                                     |                        | (quwwa nā□iqa)    | Force créative (quwwa mufakkira)                    |        |
| ent c                                             | omat                                     |                        | (quwwa na 🗆 iqu)  | Force de sauvegarde (quwwa $\Box \bar{a}fi\Box a$ ) |        |
| llem                                              | ale so                                   | Ame animale            | Chaleur innée     |                                                     |        |
| artie                                             | Etre animale                             | (nafs                  | (□arāra ģar □zia) |                                                     |        |
| tre p                                             | tre a                                    | □ayawānia)             | (                 |                                                     |        |
| 山                                                 |                                          | Forces                 |                   |                                                     |        |
|                                                   |                                          | naturelles             |                   |                                                     |        |

Figure XII. Modèle représentant la différenciation des forces psychiques subordonnées; à partir de (nafs) individuelle principale selon  $\square$  abar $\square$ .

#### Différenciation « optique » de nafs

Selon □abar□; la (nafs) individuelle serait la somme de trois genres de forces:

- \* les forces naturelles, dans le foie;
- \* les forces animales (chaleur innée), qui donneraient les forces de langage;
- \* les forces de langage (nafs  $n\bar{a} \square iqa$ ), dans l'encéphale.

La force principale serait une chaleur innée; dont la différenciation résulterait de sa diffusion à travers les organes correspondants. La conception de cette différenciation serait inspirée du modèle optique de Pythagore (différenciation de la lumière dans les corps transparents). Suivant un modèle analogue la différenciation de la force psychique se produit dans l'encéphale, pour donner un nombre considérable de forces psychiques subordonnées.

# 1.3. Âme et ses attributs d'après al- $\Box \bar{a}w \Box$ fi-l- $\Box ibb$ d'al- $R\bar{a}z \Box$

# 1.3.1. Définition de l'âme selon al-Rāz□

Tableau (XXVIII) : Les différents types d'âmes définies dans le  $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-R $\bar{a}z \Box$ .

| Ame; organe; action (fonction)                                                                                               | G | R |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|
| Si le tempérament encéphalique subit des variations; les activités psychiques subissent des                                  | + | + |
| variations concordantes                                                                                                      | ' | ľ |
| La force (visuelle) peut être atteinte à cause de la perturbation du tempérament                                             |   |   |
| encéphalique et ; aussi ; à cause de tumeurs et de lésions au niveau de « l'aire visuelle »                                  | + | + |
| Différenciation de l'âme                                                                                                     | G | R |
| Le flux de l'âme psychique se produit de la tête vers les organes subordonnés. Si ce flux                                    |   |   |
| psychique est abolie; il se produit une apoplexie ou (sakta)                                                                 | + | + |
| Les forces psychiques sont, entre autres, l'imagination $(al-ta \square ayyul)$ ; la création $(al-fikr)$ et                 |   |   |
| la mémoire $(al-\Box ikr)$                                                                                                   | + | + |
| L'humide, le sec, le chaud, le froid, le sport, la veille et le sommeil agissent sur les forces                              |   |   |
| psychiques                                                                                                                   |   | + |
| Le flux de l'âme psychique $(r\bar{u} \square nafs\bar{a}n \square)$ se produit à travers les voies encéphaliques            |   |   |
| $(ma\Box \bar{a}r\Box \ al	ext{-}dimar{a}\dot{g})$                                                                           |   | + |
| Les yeux petits indiquent que la quantité de l'âme (lumière $n\bar{u}r$ ) émise à travers le nerf                            | + |   |
| correspondant est faible.                                                                                                    | + | + |
| Galien: l'âme peut subir des variations quantitatives et/ou qualitatives                                                     | + | + |
| Le flux de l'âme visuelle $(r\bar{u} \Box b\bar{a} \Box ir)$ diminue progressivement avec l'âge et ; il est                  |   |   |
| complètement abolie pendant l'apoplexie (sakta)                                                                              | + | + |
| Le sens de l'ouïe met en jeu une âme spécifique ; la même chose pour les autres sens                                         | + | + |
| La matière de l'âme psychique ( $m\bar{a}datu\ al$ - $r\bar{u}\Box i\ al$ - $nafs\bar{a}n\Box$ ) serait une matière sanguine | + | + |

La colonne (G) précise les rapports entre la conception d'al-Rāz□ et celle de Galien.

(+) : Assertion adoptée par l'auteur.

| Organe: Tempérament ou unité physique | Âme: Lumière; matière sanguine |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| Activité: Attribut commun (psy        | rcho-somatique)                |

Figure XIII. Les rapports entre l'âme, l'organe et l'activité. Modèle établit d'après le texte du  $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-R $\bar{a}z\Box$ .

L'analyse de Galien est très immédiate; elle serait une application du modèle d'Aristote pour résoudre des situations cliniques. Les perturbations des activités psychiques auraient des causes somatiques (anatomiques et humorales); les attributs de l'âme ne sont pas développés; ses rapports avec le corps (tempérament) restent sommaires.

#### 1.3.2. Les différentes classes de l'âme définies par al-Rāz□

Al-Rāz□ adopte plusieurs définitions de l'âme; exemples:

- \* l'âme ou  $(r\bar{u}\Box)$  aurait des attributs optiques déduits, par analogie, des propriétés de la lumière;
- \* l'âme "matière" serait une matière sanguine.

| Âme psychique: lumière; matière sanguine                      |                 |                                              |  |
|---------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------|--|
| Âmes sensitives                                               | Forces motrices | Forces psychiques                            |  |
| 1- le sens: âme optique $(r\bar{u} \Box b\bar{a} \Box ira)$ ; | 2- la force     | 3- intellect ('aql); fantaisie               |  |
| âme qui assure l'ouïe; âme qui assure le                      | (quwwa);        | $(\Box ay\bar{a}l)$ ; compréhension (Fahm);  |  |
| goût; âme qui assure l'odorat; âme qui                        | l'endurance     | création ( $fikr$ ); mémoire ( $\Box ikr$ ). |  |
| assure le toucher.                                            | (□alad).        |                                              |  |

Figure XIV. Modèle illustrant la différenciation psychique selon al-Rāz□.

Al-Rāz□ définit cinq classes d'âmes sensitives, dont chacune serait responsable d'un sens approprié. Or; il n'a pas pu définir les âmes assurant les autres activités psychiques; non pas le rapport de l'âme psychique avec ces activités et avec les forces sensitives. Le sens implique une force sensitive; le mouvement exige une force, qui est, par rapport à la précédente, beaucoup plus puissante. Qu'est ce que ça veut dire? La force motrice serait postérieure, par rapport à la force sensitive? La force sensitive serait principale; tandis que la force motrice serait son consécutif subordonné? Le texte ne s'intéresse pas à ces questions.

# 1.4. Âme et ses attributs, d'après al-Qānūn fi-l-□ibb d'Ibn S□nā

# 1.4.1. Définition de l'âme

Tableau (XXIX) : Les attributs de l'âme  $(r\bar{u}\Box)$  et ses rapports avec les organes et les différentes actions animales. Les extraits sont tirés du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S\Box n\bar{a}$ .

| Ame; organe; action (fonction)                                                                           | IS   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Le cœur constitue le principe de l'âme. Ils ont, par rapport aux autres parties, un                      | +    |
| tempérament plus chaud                                                                                   |      |
| Les mouvements sont des activités psychiques ; dont les organes constituent des appareils                |      |
| subordonnés                                                                                              | +    |
| Les artères assurent les flux psychiques du cœur vers les organes et les flux psychiques                 |      |
| afférents. Ils permettent le dégagement des déchets gazeux                                               | +    |
| Certains organes sont à la fois principaux et subordonnés. L'encéphale par exemple reçoit,               |      |
| du cœur, la chaleur innée et l'âme et ; il est le principe de la force motrice                           | I 37 |
| Le médecin doit croire que l'encéphale constitue le premier principe ou le second principe               | 1.20 |
| (après le cœur) du sens et du mouvement                                                                  | I 38 |
| Les organes principes de survie sont trois : le cœur est le principe de la force vitale ;                |      |
| l'encéphale est le principe de la force qui assure le sens et le mouvement et le foie qui est le         | I 38 |
| principe de la force de nutrition                                                                        |      |
| L'encéphale a deux types d'organes subordonnés : les organes afférents comme le foie et                  | 1.20 |
| les autres organes de nutrition et ; les organes efférents comme les nerfs                               | I 38 |
| Chaque force assure une activité spécifique                                                              | I 94 |
| Les médecins distinguent trois genres de forces ; psychiques (nafsānia), naturelles                      | 104  |
| $(\Box ab \Box \Box iya)$ et animales $(\Box ayaw\bar{a}niya)$                                           | I 94 |
| Plusieurs philosophes ( $\Box ukam\bar{a}\Box e$ ) et la majorité des médecins, particulièrement Galien, |      |
| définissent, pour chaque force, un organe principal spécifique : l'encéphale serait le principe de       | I 94 |
| l'âme et des activités psychiques (nafsānia); les forces naturelles seraient dans le foie et les forces  | 1 94 |
| animales dans le cœur                                                                                    |      |
| Aristote définit le cœur comme étant le principe de toutes ces forces ; dont le foie et                  | I 94 |
| l'encéphale constituent les principes des activités spécifiques                                          | 1 74 |
| La force animale assure les interactions de l'âme avec l'encéphale et avec les autres organes. Ainsi ;   | I 94 |
| l'âme assure le sens, le mouvement et la vie                                                             |      |

I 37 : extrait du Qānūn, tom. I, p.37

Tableau (XXIX) bis : Les attributs de l'âme ( $r\bar{u}\square$ ) et ses rapports avec les organes et les différentes actions animales. Les extraits sont tirés du Qānūn d'Ibn  $S\square n\bar{a}$ .

| Ame; organe; action (fonction)                                                                | IS     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| La digestion (activité simple) est assurée par une seule force ; alors que la nutrition       | I 101  |
| (activités complexe) implique deux forces                                                     | 1 101  |
| (Nafs) et le corps (badan) sont deux entités différentes ; parce que la première peut         | I 112  |
| entrainer des maladies somatiques                                                             | 1112   |
| Le sommeil est favorable pour les forces naturelles et ; il atténue les forces psychiques. la | I 130  |
| veille provoque des effets antagonistes                                                       | 1 130  |
| La douleur dissocie (ta□ullu) le complexe : âme-force-vie                                     | I 130  |
| Les causes de faiblesse peuvent toucher l'organe ; l'âme ou la force effectrice               | I 152  |
| L'âme peut subir des perturbations humorales et une dissolution (spécifique ou par            | I 152  |
| partage)                                                                                      | 1 132  |
| Les activités provoquent l'épuisement (wahan) de la force                                     | I 152  |
| L'âme fuit les odeurs désagréables et les forces toxiques (qiwā summia) d'origine externe     | 1150   |
| ou interne                                                                                    | I 152  |
| Par rapport au froid; le chaud a un effet favorable sur les forces                            | II 11  |
| L'épuisement du complexe organe-âme-force touche premièrement, le tempérament de              |        |
| l'organe                                                                                      | II 11  |
| Hippocrate: l'organe actif s'hypertrophie; alors que l'organe passif s'atrophie               | II 726 |

II 726 : extrait du Qānūn, tom. II, p.726

Nous pouvons résumer les doctrines psychologiques d'Ibn S  $\square$  n $\bar{a}$  comme suit :

Le foie
Ame naturelle

Le cœur
Ame animale

L'encéphale
Ame psychique

Le foie serait le principe de Le cœur serait le principe de L'encéphale serait le principe l'âme naturelle l'âme animale de l'âme psychique

Figure XV. Les rapports entre les trois principes physiques (anatomiques) et les trois classes d'âmes principales. Modèle établit d'après les propos de Galien tirés du *Qānūn* d'Ibn S □ nā.

Ce modèle discontinu serait le résultat de la fragmentation du modèle d'Aristote.

Certaines activités animales résulteraient de la coordination de deux ou trois forces (âmes); tandis que d'autres seraient attribuées à une seule force spécifique. Mais; comment se produit cette coordination? Il faut établir la hiérarchie entre ces trois âmes principales (problème d'intégrité) et ; ainsi; entre les trois principes physiques (foie, cœur, encéphale).

Ibn  $S \square n\bar{a}$  a pu résoudre ces tâches; ses thèses apportent aux modèles antérieurs beaucoup de raisons et de souplesse: l'âme serait un tempérament subtil « substance chimique »; ce fait soulève les ambiguïtés à propos des rapports entre l'âme et l'organe, d'une part, et entre les différents genres d'âmes, d'autre part. Les transferts psychiques (courants psychiques) ne sont plus mystérieux; ils seraient, par analogie, facilement conçus. Les interactions psychiques sont, aussi, concevables avec beaucoup plus de clarté; la même chose pour la différenciation psychique.

Ibn S□nā adopte la hiérarchie d'Aristote: le cœur serait le principe de tout le corps; comme il serait le principe de l'âme. Les activités animales seraient de trois genres (classification des médecins). La conjugaison des deux approches (modèle des médecins; et celui des philosophes) permet de concevoir la différenciation et la hiérarchie des âmes.

Organe: tempérament compact
Âme: tempérament subtil Force: principe d'action

Figure XVI. Modèle neurophysiologique établi d'après le texte du *Qānūn* d'Ibn S □ nā.

La conception de l'âme, selon al- $Q\bar{a}n\bar{u}n$  fi-l- $\Box ibb$ , est très simple; mais; elle est très dynamique: l'âme serait une entité chimique (humorale), dont les attributs seraient analogues aux attributs anatomiques (organes). Nous pouvons résumer les attributs psychiques définis par Ibn  $S \Box n\bar{a}$  comme suit:

- \* l'âme serait une humeur dotée d'une force spécifique conjuguée (voir modèle); l'humeur serait le principe de la vie; tandis que sa force assurerait les activités (fonctions vitales). Autrement dit; par rapport à la vie, la force psychique est affective ( $munfa \Box ila$ ), et par rapport aux actions, elle est effective ( $f\bar{a} \Box ila$ );
- \* la force psychique serait responsable des interactions humorales; elle faciliterait la conjugaison ou l'assimilation ( $imtiz\bar{a}\Box$ ) de l'âme dans les organes appropriés, comme elle serait le site des conjugaisons psychiques (liaisons: ame1 ame2);
- \* la force psychique déterminerait l'affinité psychique: l'âme fuit, grâce à cette force, les qualités (humeurs) antagonistes; or elle réagie avec les humeurs analogues;
- \* la force psychique peut subir des fluctuations, qui suivent les fluctuations humorales: si la quantité de l'âme varie, l'intensité de la force associée subirait une variation concordante. En outre; cette force peut être épuisée par une activité intense et/ou durable; et, par conséquent, l'âme associée (humeur) serait, elle même, épuisée. Les trois composantes (organe âme force) suivent des variations concordantes. Mais; comment Ibn S□nā explique-t-il ces fluctuations? Pour le faire, l'auteur parle de l'analyse et de la dissolution psychiques.

Nous pouvons formuler des hypothèses pour montrer les détails de cette analyse et de cette dissolution:

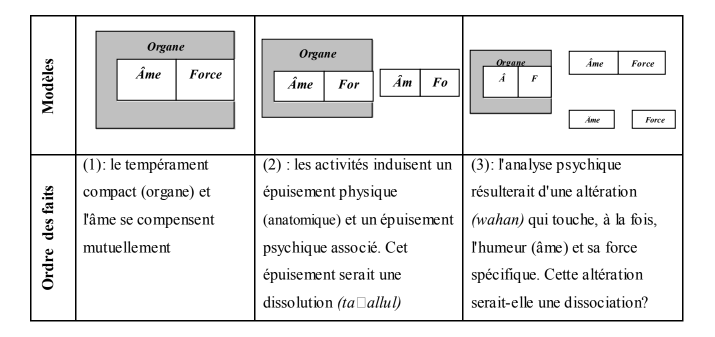


Figure XVI. Modèles proposés pour expliquer la compensation mutuelle entre l'organe, l'âme et la force. Conception basée sur les extraits tirés du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ .

Alors; comment se produit la régénération de l'âme? Cette régénération serait- elle un recyclage de l'âme altérée? Si oui; comment se produit ce recyclage? Sinon; quel serait le principe de cette régénération; et comment se produit la différenciation psychique?

A propos de la régénération et de la différenciation de l'âme, l'auteur parle de l'injection ( $\Box aqn$ ) d'une chaleur innée, qui serait plus importante pendant le sommeil. Cette humeur ancestrale serait l'origine de toutes les classes d'âmes subordonnées (voir le tableau suivant). Or; pour les autres questions, le texte ne contient pas de réponses;

- \* les flux psychiques: l'âme animale, par exemple, aurait son principe dans le cœur; elle peut atteindre toutes les parties du corps pour leurs assurer la vie. Comment se produit ce flux psychique? L'auteur parle de diffusion psychique  $(nuf\bar{u}\Box)$ ; cette diffusion serait méditée par l'âme (humeur) ou par sa force conjuguée; elle peut être conditionnée par des facteurs externes:
- 1. le tempérament compact (organe) serait un facteur important; le flux psychique serait un phénomène « chimique », dont les organes déterminent la spécificité;

- 2. les propriétés humorales « physicochimiques » de l'âme conditionnent les flux psychiques;
- 3. le venin et les matières anesthésiques modifient les propriétés de l'âme et conditionnent, ainsi, les flux psychiques;
- 4. les flux psychiques subissent des variations journalières (jour/nuit), saisonnières (cycle solaire), comme ils suivent le cycle lunaire.

L'âme principale serait une chaleur innée, dont le cœur serait le principe. Alors; comment cette âme ancestrale induit (accomplie) toutes les classes des activités animales? Cette âme serait-elle totipotente? Ou bien subit-elle une différenciation pour donner un nombre égal d'âmes?

# 1.4.2. Différenciation psychique d'après le Qānūn d'Ibn S□nā

Tableau (XXX) : Les différentes classes de l'âme ( $r\bar{u} \square$ ) définies par Ibn  $S \square n\bar{a}$  dans le Qān $\bar{u}$ n fi-l $\bar{u}$ ibb.

| Différenciation psychique                                                                                                                            | IS   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Le cœur serait le principe de la force animale (quwwa ayawānia); cette dernière assure                                                               |      |
| les interactions de l'âme avec l'encéphale et avec les autres organes. Ainsi ; l'âme assure le                                                       | I 94 |
| sens, le mouvement et la vie                                                                                                                         |      |
| L'interaction de l'âme animale (via sa force spécifique) avec les organes correspondants                                                             |      |
| permet sa différenciation; c'est ainsi qu'elle acquit la force sensitive, la force motrice et les                                                    | I 98 |
| forces vitales.                                                                                                                                      |      |
| L'âme serait un tempérament subtil qui dérive des vapeurs humorales subtiles                                                                         |      |
| إنه قد يتولد من بخارية الأخلاط ولطافتها بحسب مزاج ما جوهر لطيف هو الروح                                                                              | I 98 |
| L'âme principale serait douée d'une force ; dont l'interaction avec les organes                                                                      |      |
| correspondants produit les forces psychiques (qiwā nafsānia) et les autres forces                                                                    | I 98 |
| subordonnées                                                                                                                                         |      |
| L'âme animale se différencie ( $yasta \Box \Box l$ ) dans les organes, pour donner les différentes                                                   |      |
| classes d'âmes psychiques subordonnées                                                                                                               | I 98 |
| La première assimilation (imtizā□ awwal) engendre l'âme et la force principales                                                                      | I 98 |
| La force animale vitale assure les flux psychiques ; elle permet, aussi, la régénération de                                                          |      |
| l'âme et la libération des déchets psychiques                                                                                                        | I 98 |
| Par rapport à la vie, la force animale est affective (taqbalu infi □ālan) et ; par rapport au                                                        |      |
| pool $(nab \square)$ et aux activités psychiques $(af \square \bar{a}lu \ al\text{-}nafsi)$ , elle est effective $(tuf \square du \ fi \square lan)$ | I 98 |
| La force animale est, comme la force naturelle ( $quwa \Box ab \Box \Box iya$ ), involontaire. Elle                                                  |      |
| accomplie, comme les forces psychiques, des activités antagonistes. Ces analogies rendent                                                            | I 98 |
| possibles les coordinations entre âme naturelle-âme animale-âmes psychiques                                                                          |      |
| Selon les prédécesseurs, la force animale et la force naturelle sont, elles aussi, des forces                                                        |      |
| psychiques                                                                                                                                           | I 98 |
| Le sens, le jugement et les forces cognitives seraient à lorigine de la colère, de la peur et des                                                    |      |
| affections analogues. Toutes ces forces résulteraient de la différenciation de la force                                                              | I 98 |
| animale principale                                                                                                                                   |      |

I 94 : extrait du Qānūn, tom. I, p.94. I 99 : extrait du Qānūn, tom. I, p.99

Tableau (XXX) bis : Les différentes classes de l'âme  $(r\bar{u}\Box)$  définies par Ibn  $S\Box$ nā dans le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$ .

| Différenciation psychique selon Ibn S□nā                                                                                | IS    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Selon les médecins, la force animale ( $mudrika\ fi$ - $l$ - $b\ \bar{a}\Box in$ ) serait la somme de trois forces :    |       |
| le sens commun (al-□iss al-muštarak), la force d'imagination ou la création (quwwa                                      | I 99  |
| $muta \square ayila$ , $mufakkira$ ) et la force de sauve garde $(al-\square \bar{a}fi\square a)$                       |       |
| Selon les philosophes, la force animale (mudrika fi-l-b $\bar{a}\Box in$ ) serait la somme de cinq                      |       |
| forces : le sens commun (al-hiss al-muštarak), la fantaisie (al- $\Box ay\bar{a}l$ ), force imaginante ou               |       |
| créative (quwwa muta □ ayila, mutafakkira), le jugement (al-wahm), la force de sauvegarde                               | I 99  |
| et de mémorisation (quwwa $\Box \bar{a}fi \Box a$ , $mu \Box akkira$ ) et la force humaine douée de langage (al-        |       |
| insānia al-nā□iqa)                                                                                                      |       |
| Le pool de la force animale permet la régénération de l'âme (de tempérament chaud) perdue                               |       |
| القوة الحيوانية هي القوة النابضة لتخلف بدل ما يتحلل من الروح الذي جوهره هوائي ناري par dissolution                      | I 202 |
| L'homme a le tempérament le plus achevé ( $a \square dalu \ miz\overline{a} \square in$ ); ce dernier convient pour les |       |
| forces humaines affectives et effectives                                                                                | 123   |
| L'encéphale constitue le principe de la force psychique qui assure le sens et le mouvement                              | I38   |
| L'air contenu dans les voies olfactives ( $\Box ar \Box qu \ al$ -istinš $\bar{a}q$ ) contient de l'âme                 | I46   |
| Galien : l'œil reçoit l'âme visuelle via les deux nerfs « optiques ». Les images visibles                               |       |
| $(\check{s}aba\Box u\ al\text{-}mub\Box ir)$ par les deux yeux se conjuguent $(yatta\Box id)$ au niveau du « chiasma    | 178   |
| optique » $(taq\bar{a} \Box u \Box e wa in \Box i \Box \bar{a}f al \Box a \Box abatayn)$ pour donner une seule image    |       |
| La force psychique intègre deux forces subordonnées : la force de perception (mudrika) et                               |       |
| la force motrice $(mu \square arrika)$                                                                                  | 199   |
| La différenciation de la force de perception donne deux forces subordonnées : la force                                  |       |
| sensitive (mudrika fi-l- $\Box \bar{a}hir$ ) et la force cognitive (mudrika f-il- $b\bar{a}\Box in$ )                   | 199   |
| La force sensitive se différencie en cinq forces subordonnées, chez certains et, huit forces                            |       |
| chez d'autres (le toucher implique quatre forces)                                                                       | 199   |
| Toutes les affections psychiques ('awāri nafsānia) sont suivies ou accompagnées de                                      |       |
| mouvements de l'âme $(r\bar{u}\Box)$ , soit vers l'intérieur ou vers l'extérieur; en bloc ou par                        | I131  |
| fractions                                                                                                               |       |
| Le plaisir est le sens optimal. اللذة حس بالملائم                                                                       | I151  |
| Le sens résulterait de transformations psychiques instantanées ; les transformations                                    |       |
| psychiques progressives n'engendrent pas de sens                                                                        | 1151  |

I 98 : extrait du Qānūn, tom. I, p.98. II 31 : extrait du Qānūn, tom. II, p.31

*Tableau (XXX) bis* : Les différentes classes de l'âme  $(r\bar{u} \square)$  définies par Ibn S  $\square$  nā dans le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$ .

| Différenciation psychique                                                                                                            | IS     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Le sens tactile est plus dense $(ak \Box afu \ wa \ a\check{s}addu \ isti \Box f\bar{a} \Box an)$ que les autres sens ; c'est        |        |
| pourquoi le plaisir et les douleurs tactiles sont plus puissants et durables                                                         | 1151   |
| La matière anesthésique serait une matière très froide ou très toxique ; elle agit sur la force                                      |        |
| sensitive                                                                                                                            | 1309   |
| L'âme psychique diffuse $(tanfu \square u)$ , aussi bien dans les ventricules, que dans les parois                                   |        |
| encéphaliques (tazr□du al-dimāġ)                                                                                                     | 11 5   |
| L'encéphale reçoit les affections des sens, les tensions nerveuses ( $qiw\bar{a} \square arak\bar{a}t \ al-a \square \bar{a}b$ ), et |        |
| les flux psychiques. Il est, aussi, responsable de « différenciation » de l'âme animale (plus                                        |        |
| chaude) et ; assure les autres transformations ( $isti \Box \bar{a}l\bar{a}t$ ) psychiques (la fantaisie, la création et             | 11 5   |
| la mémoire)                                                                                                                          |        |
| L'âme psychique résulte de la « différenciation » de l'âme animale principale                                                        | II 103 |
| Les activités naturelles sont contrôlées par les jugements psychiques الطبيعة تطيع الأوهام النفسانية                                 | II 111 |
| Les réactions humorales entre l'âme animale $(r\bar{u} \Box \Box ayaw\bar{a}n \Box)$ et le tempérament encéphalique                  |        |
| entrainent sa maturation progressive et sa « différenciation » en un ensemble d'âmes psychiques                                      | II 5   |
| Le flux et la maturation $(in \Box ib\bar{a} \Box)$ psychiques commencent dans le ventricule encéphalique                            |        |
| frontal; ils continuent dans le ventricule médian et se terminent dans le ventricule occipital                                       | II 5   |
| Le ventricule encéphalique frontal assure la distribution de la majeure partie de l'âme sensitive                                    |        |
| et ; il est doué de forces imaginantes                                                                                               | 11 5   |
| Le ventricule encéphalique occipital assure la distribution de la majeure partie de l'âme motrice.                                   |        |
| Il est le siège de forces de sauvegarde                                                                                              | II 5   |
| Le ventricule encéphalique médian relie l'âme sensitive avec l'âme motrice. Il assure le transfert                                   |        |
| des images remémorisées (ašbā □ muta □ akkara)                                                                                       | 11 5   |
| Dans les nerfs « mixtes » ; lorsque le flux de la force sensitive est bloqué celui de la force                                       |        |
| motrice se trouve lui même abolie. Cependant ; le premier flux peut persister même si le second                                      | II 158 |
| est bloqué                                                                                                                           |        |
| Les substances toxiques modifient le tempérament de l'âme                                                                            | II 158 |
| L'œil reçoit, via les deux nerfs caves (' $a \square abatayn \ mu \square awwafatayn$ ), la matière de l'âme et la                   | H 171  |
| force visuelles                                                                                                                      | II 161 |
| L'âme visuelle peut subir des variations qualitatives (peut devenir plus dense, plus fine, plus                                      |        |
| épaisse) et/ ou quantitatives (peut devenir moins abondante)                                                                         | II 201 |

I 309 : extrait du *Qānūn*, tom. I, p.309. II 201 : extrait du *Qānūn*, tom. II, p.201.

Pour simplifier le modèle, nous proposons l'équation suivante:

# Âme = tempérament subtil + force spécifique

La figure suivante illustre les modalités de différenciation selon le *Qānūn* d'Ibn S□nā

| N. êma natumalla                                                                                                                                                    | ne animale Â.P.S:    | me psychique<br>âme psychique sensitive<br>: âme psychique motrice | Principe en<br>chef      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| Encéphale A.A A.P                                                                                                                                                   |                      | Foie A.A A.N                                                       | Principes<br>subordonnés |
| Encéphale A.A A.P A.P.S                                                                                                                                             | Organe 1 Ame animale | Organe 1 A.A A.N A.N.1                                             | Appareils 1              |
| Encéphale A.A A.P A.P.M                                                                                                                                             | Organe 2 Ame animale | Organe 2 A.A A.N A.N.2                                             | Appareils 2              |
| Encéphale A.A A.P A.P.S A.P.M                                                                                                                                       | Organe 3 Ame animale | Organe 3 A.A A.N A.N.3                                             |                          |
| Les âmes psychiques sensitives subordonne de fantaisie; âme du sens commun; âme) se différencient, à partir de l'âme presensitive principale, d'une façon analogue. | e visuelle;          | Organe 3  A.N.   A.N.1   A.N.2   A.N.3                             | Appareils 3              |

Figure XVI. Différenciation de l'âme animale dans le foie, dans l'encéphale et dans les autres organes. Modèles établis d'après le texte du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \Box n\bar{a}$ .

A propos de la différenciation psychique; Ibn  $S \square n\bar{a}$  adopte une réponse antérieure, dont la conception serait originale: Aristote et autres prédécesseurs classent les activités animales en plusieurs classes; ils en déduisent les classes d'âmes impliquées. Alors; comment se produit la différenciation de l'âme animale pour donner toutes ces âmes subordonnées?

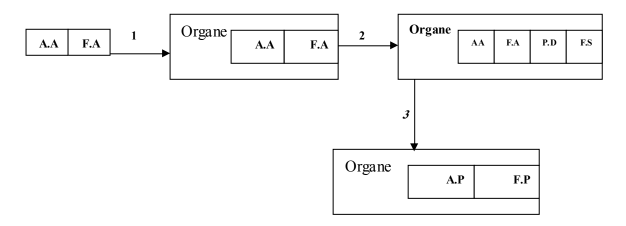


Figure XVII. Processus de différenciation de l'âme animale, dans l'encéphale, pour donner les différentes classes d'âmes psychiques.

Selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ ; la différenciation de l'âme serait une maturation  $(in \square ib\bar{a} \square)$  psychique, qui met en jeu trois phénomènes:

- (1) diffusion de l'âme animale (A.A) dans l'organe, grâce à sa force animale spécifique (F.A);
- (2) assimilation des parties diffuses (P.D); dont la conjugaison avec l'âme afférente donne une âme nouvelle subordonnée. Les parties diffuses seraient douées de forces indispensables (F.S) pour assurer une activité spécifique.
- (3) accommodation ou transformation ( $isti \Box \bar{a}la$ ): la combinaison A.A/ F.A/ P.D/ F.S subit une « accommodation » pour donner l'âme psychique (AP) dotée d'une force psychique (FP).

De la même façon; l'âme psychique peut subir, au sein de l'encéphale, par exemple, une accommodation pour permettre le transfert des images sensorielles d'une partie encéphalique à l'autre. La mémoire résulterait d'une accommodation psychique; la même chose pour la fantaisie et la création.

On peut dire que l'âme subit une adaptation psychique (assimilation + accommodation); cette adaptation serait, lorsqu'elle survient brusquement, le moteur des activités psychiques à savoir le sens et le mouvement. Or ; les transformations « adaptations » psychiques progressives seraient à l'origine du phénomène d'apprentissage.

# 1.5. Âme et ses attributs d'après $Qazw \square n \square$

# 1.5.1. Définition de l'âme

Tableau (XXXI) : Les attributs de l'âme, de (nafs), des organes et des différentes actions animales d'après  $Qazw \Box n \Box$ .

| Ame; organe; action (fonction)                                                                                                                 | Q      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| L'organisme humain a la forme la plus achevée $(a \square san \square \bar{u}ra)$ ; il est composé de l'âme et du                              | II 91  |
| corps                                                                                                                                          | 1191   |
| L'homme est le seul doué de langage en puissance et en acte (sirran wa'alanan).                                                                | II 91  |
| (Nafs) est principale; dont l'intellect, le sens commun, les forces sensitives et les organes                                                  |        |
| constituent des consécutifs subordonnés                                                                                                        | II 91  |
| Les sens naviguent (yusāfirūn) et perçoivent les informations bénéfiques (muwāfiqa) et                                                         |        |
| antagonistes $(mu \Box \bar{a} \textit{lifa})$ . Ces informations vont êtres présentées au sen commun ; puis au $(nafs)$ ;                     |        |
| dont la force intellectuelle subordonnée retient $(ta \Box t\bar{a}r)$ les informations bénéfiques et laisse                                   | II 91  |
| tomber $(ta \Box ra \Box)$ les informations antagonistes                                                                                       |        |
| Ils ont dit que (nafs 'āqila) intellectuelle résulterait de la « différenciation » (kamāl) d'une (nafs)                                        |        |
| naturelle ( $\Box ab \Box iya$ ) ancestrale. قالوا. النفس هو كمال أول النفس الطبيعي إلى جهة ما يعقل من الأمور الكلية                           | II 92  |
| La colère $(\dot{g}a \Box ab)$ est une force très grave (toxine $summ$ ); elle est offensive et en désaccords                                  |        |
| avec l'intellect                                                                                                                               | 11 93  |
| (Nafs) est une âme ( $\square awhar \ r\bar{u} \square \bar{a}n \square$ ); elle n'a pas besoin ni de nourriture (akl wa šurb), ni de          | 11 96  |
| vêtements ( $lib\bar{a}s$ ) ni du coï ( $nik\bar{a}\square$ ), qui sont des exigences somatiques                                               | 11 90  |
| La combina ison (nafs-badan) est à l'origine de souffrances psychiques (humūm nafsānia)                                                        | II 96  |
| Les savants distinguent deux types de $(nafs)$ : $(nafs)$ supérieure $('ulw\bar{a}nia\ r\bar{u}\Box\bar{a}nia)$ communique avec le             |        |
| monde supérieur (' $\bar{a}$ lam al-arw $\bar{a}$ $\square$ ); d'autres (nafs) de caractère dense, trouble, somatique sont isolées du          | II 97  |
| monde supérieur                                                                                                                                |        |
| (Nafs) du Prophète est douée de sagesse et de miracle ( $mu \square \square iza$ ); celle des ( $awliy\bar{a}$ ) lui serait                    | 11 97  |
| subordonnée                                                                                                                                    | 1177   |
| (Nafs) peut opérer des déductions très variées :                                                                                               |        |
| • Déduction des attributs métaphysiques $(a \square w\bar{a}l \ b\bar{a} \square ina)$ à partir des attributs physiques $(a \square w\bar{a}l$ |        |
| $\Box ar{a}hira)$                                                                                                                              | II 97  |
| • Déductions basées sur les traces (qiyāfatu al-a□ar) et ; celles basées sur la physionomie                                                    |        |
| $(hay \Box a)$                                                                                                                                 |        |
| • (Nafs al-kāhin) peut traduire les songes (manammāt) et les autres informations ( $k\bar{a} \sqcup in\bar{a}t$ wa                             |        |
| $\Box ar{a}di \Box ar{a}t)$                                                                                                                    | II 100 |
| • (nafs al□arrāfa) établit un raisonnement (istidlāl) basé sur des correspondances (munāsaba)                                                  |        |
| et des ressemblances (mušābaha) métaphysiques (□afiyya)                                                                                        | II 102 |

| II.91 : Extrait tiré du deuxième volume de    | $A \Box \bar{a} \Box ib \ al-Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t$ | de Zakariyā bei | n Mu□amed ber |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------|---------------|
| Ma $\Box$ mūd el-Qazw $\Box$ n $\Box$ , p.91. | -                                                       | _               |               |

Tableau (XXXI) bis: Les attributs de l'âme, de (nafs), des organes et des différentes actions animales d'après  $Qazw \square n \square$ .

| Ame; organe; action (fonction)                                                                                                              | Q      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Les mouvements volontaires sont assurés par une force encéphalique ; dont le flux, à travers les                                            | II 113 |
| nerfs, serait par gravité ou écoulement.                                                                                                    | 11 110 |
| Les artères transportent l'âme animale $(r\bar{u} \Box ayaw\bar{a}n \Box)$ du cœur vers tout le corps ; ce transport                        | II 114 |
| se produit, comme l'huile de lampe, par « capilarité ».                                                                                     |        |
| L'âme visuelle $(r\bar{u} \Box n\bar{a} \Box ir)$ coule $(yaf \Box \Box u)$ de l'encéphale de sorte que chaque œil reçoit l'âme             | II 120 |
| des deux nerfs optiques                                                                                                                     |        |
| Le cœur reçoit une âme qui résulte de la maturation $(nu \square j)$ de l'air trachéale.                                                    | II 137 |
| Le cœur constitue le principe $(ma \square din)$ de l'âme animale $(r\bar{u} \square \square ayaw\bar{a}n \square)$ .                       | II 139 |
| Les activités psychiques, comme la colère, la peur, la joie et l'angoisse ( $\Box uzn$ ) ont une action sur                                 | II 139 |
| la force animale                                                                                                                            | 11 10  |
| Les forces sont un type des anges $(mal\bar{a} \square ika)$ responsables de la gestion de l'organisme $(badan)$                            | II 149 |
| Il existe quatre types de forces :                                                                                                          |        |
| • Les forces externes $(qiw\bar{a} \Box \bar{a}hira)$ ; ce sont les cinq sens;                                                              |        |
| • Les forces internes $(qiw\bar{a}\ b\bar{a}\Box ina)$ ; ce sont l'attractive $(\Box \bar{a}\Box iba)$ , la retentive $(m\bar{a}sika)$ , la |        |
| digestive $(h\bar{a} \square ima)$ , la nutritive $(g\bar{a} \square iya)$ , la force de croissance $(n\bar{a}miya)$ et la force qui        | II 149 |
| assure « la morphogenèse » $(mu \square awwira)$ ;                                                                                          |        |
| • Les forces motrices ; ce sont $(al-b\bar{a}\Box i\Box a)$ et l'effective $(alf\bar{a}\Box ila)$                                           |        |
| • Les forces intellectuelles ('aqliya); quatre forces.                                                                                      |        |

II.149 : Extrait tiré du deuxième volume de ' $A \Box \bar{a} \Box ib \ al$ - $Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t \ de \ Z$ akariyā ben Mu $\Box$ amed ben Ma $\Box$ m $\bar{u}$ d el Qazw $\Box$ n $\Box$ , p.149.

Pour mieux comprendre les concepts psychologiques définis par  $Qazw \square n \square$ ; nous proposons la représentation suivante :

|                                        |                                                 |                                                                | Forces internes                            |                                                   |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Arche parfait $(\Box ib\bar{a} \Box e$ | (Nafs) permanent =                              | Intellect<br>Ministre                                          | subordonnées $(n\bar{a}  \Box  i  \Box a)$ | Forces externes $(qiw\bar{a}$ $\Box \bar{a}hira)$ |
| tāmm)                                  | prince $(am \square r)$                         | $(waz \Box r)$                                                 | Forces internes                            | = <b>w w</b> /                                    |
| Ame angelique                          | . , ,                                           |                                                                | (mākira)                                   |                                                   |
| (rū□ samāwia)                          |                                                 | Arche individuelle ( $tib\bar{a}\Box e \Box \bar{a}\Box\Box$ ) |                                            |                                                   |
|                                        | Ame diffue dans le corps comme l'huile de lampe |                                                                |                                            |                                                   |

Figure XVIII. Modèle représentatif de l'âme et ses rapports avec l'archée ( $\Box ib\bar{a}\Box e$ ) et avec (nafs) selon le texte de ' $A\Box \bar{a}\Box ib$  al-Ma $\Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de Qazw $\Box n\Box$ .

Qazw $\square$ n $\square$  conjugue plusieurs modèles antérieurs, dont il ajoute des attributs qui dépassent les dimensions métaphysiques (attributs cosmologiques):

1/ il établit une ontologie psychique selon des dinensions cosmologiques : une archée parfaite ( $nafs\ n\bar{a}\Box iqa$ ) ou ( $\Box ib\bar{a}\Box e\ t\bar{a}mm$ ) serait l'ancêtre commun de toutes les archées spécifiques. L'archée humaine serait l'ancêtre commun de toutes les archées (nafs) individuelles. Cette conception serait une version du modèle de  $\Box$ abar $\Box$ ;

2/ en ce qui concerne l'âme ou  $(r\bar{u}\Box)$ , l'auteur adopte les dits d'Ibn  $S\Box n\bar{a}$  (modèle chimique); toutefois; la conception parait, contrairement à celle d'Ibn  $S\Box n\bar{a}$ , tronquée et très ambiguë. Le transport de l'âme, au sein de l'organisme, se fait, comme l'huile de lampe, par « capillarité »;

3/ les forces sont classées en quatre genres; elles seraient des anges  $(mal\bar{a} \square ika)$  ou des soldats  $(\square un\bar{u}d)$ ; Qazw $\square$ n $\square$  affirme qu'elles sont mystérieuses; leurs rapports sont indéterminés avec l'âme et ils sont sommaires et mystérieux avec les (nafs).

L'archée parfaite maintient  $(yu \square li \square)$  l'archée spécifique et l'archée individuelle par les songes; comme elle maintient l'âme par  $(naf \square)$ . Les activités psychiques, comme la colère et la crainte, agissent sur la force animale.

La différenciation de l'archée serait à l'origine de cette diversité psychique « biologique »; ainsi, Qazw□n□ classe ces essences subordonnées (nafs) selon leurs interactions:

<sup>\*</sup> les prophètes sont de bonnes (nafs), douées de miracles ou ( $mu \square iza$ );

<sup>\*</sup> les (awliyā) sont leurs consécutifs subordonnés; ce qui leurs permet des qualités analogues;

\* d'autres (nafs) sont définies en fonction de ces rapports cosmologiques.

# 1.5.2. Différentes classes d'âmes définies par Qazw□n□

*Tableau (XXXII) : Les différentes classes d'âmes définies par Qazw* $\square n\square$ .

| Différenciation psychique                                                                                                         | Q         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| De point de vue ontologique, l'animal occupe, après le végétal, le deuxième rang parce qu'il                                      |           |
| possède, en même temps, la génération $(nu\check{s}\bar{u}\Box e)$ , la croissance $(numuw)$ , le sens et le mouvement.           | 11 88     |
| La tête est le principe $(ma \square din)$ des sens                                                                               | II 127    |
| l'âme psychique $(r\bar{u} \Box nafs\bar{a}n \Box)$ émane $(yanba \Box i \Box u)$ de l'encéphale et atteint, à travers les nerfs, | II        |
| tout le corps                                                                                                                     | 135       |
| Les forces externes ( $\Box \bar{a}hira$ ) sont les cinq sens :                                                                   |           |
| • Le sens tactile ( $\Box \bar{a}ssatu\ al\text{-}lams$ ); c'est une force diffuse ( $munba\Box\Box a$ ) dans tout le             |           |
| corps, capable de subir l'action des objets sensibles;                                                                            |           |
| • L'odorat (al-šamm) est une force qui se trouve dans la partie encéphalique antérieure ; elle                                    |           |
| perçoit les odeurs véhiculées par l'air;                                                                                          |           |
| • La vision (al-ba □ ar) est une force localisée (murattaba) dans un nerf cave ('a □ aba                                          | II<br>149 |
| $mu \square awwafa$ ); elle perçoit ( $tudriku$ ) les images des objets lumineux et colorés;                                      |           |
| • L'ouïe est une force localisée dans un nerf « cochléaire » $(d\bar{a} \Box ila \ al - \Box im\bar{a} \Box)$ ; elle perçoit      |           |
| الصوت الذي يؤديه إليه الهواء بالتموج <u>le son transmis par les ondulations de l'air</u>                                          |           |
| • Le sens gustatif $(al-\Box awq)$ est une force diffuse $(munba\Box\Box a)$ dans la langue; elle perçoit                         |           |
| les saveurs $(\Box u \Box \bar{u}m)$ à l'aide d'une humidité sous linguale sucrée $(a \Box ba)$ .                                 |           |
| Les forces internes sont cinq:                                                                                                    |           |
| • Le sens commun est une force localisée dans la partie encéphalique frontale (muqaddam al-                                       |           |
| dimāġ); elle perçoit les images sensibles (mušāhada);                                                                             |           |
| • La force imaginante (quwwa muta □ ayila) pourrait composer une image « virtuelle »; cette                                       |           |
| image peut avoir le même statut des images élaborées par le sens commun ;                                                         |           |
| • Le jugement est une force qui se trouve dans la partie encéphalique médiane ; elle perçoit                                      | II<br>149 |
| les intensions particulières $(ma \Box \bar{a}n \Box \Box uz \Box iya)$ associées $(muta \Box alliqa)$ aux sensibles              |           |
| (□adāqa, 'adāwa) ;                                                                                                                |           |
| • La sauvegarde est une force localisée dans la partie encéphalique occipitale, elle mémorise                                     |           |
| les intensions (□ izāna li-l-wahm) élaborées par la force de jugement;                                                            |           |
| • La force créative (al-mufakkira) est localisée dans la partie encéphalique médiane ; elle                                       |           |

gère  $(tata \Box arrafu \ f \Box)$  les images qui se trouvent dans l'imagination et ; les intensions sauve gardées. Cette gestion se produit sous contrôle de l'intellect  $(t\bar{a} \Box atu \ al'aqli)$  et ; elle correspond a l'analyse  $(taf \Box \Box l)$  et/ou la synthèse  $(tark \Box b)$  de ces images.

II.88 : Extrait tiré du deuxième volume de ' $A \Box \bar{a} \Box ib \ al-Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de Qazw $\Box n \Box$ , p.91.

*Tableau (XXXII) bis : Les différentes classes d'âmes définies par Qazw*  $\square n \square$ .

| Différenciation psychique                                                                                                        | Q      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Le sens commun (al-\(\text{iss}\) al-muštarak) perçoit deux types d'images afférentes; certaines                                 |        |
| (d'origine externe) se produisent dans les sens ; alors que d'autres (d'origine interne) sont élaborées par la force imaginante. | II 149 |
| Les forces intellectuelles occupent quatre paliers (marātib):                                                                    |        |
| <ul> <li>« Capacités » théoriques (savoir) et habiletés pratiques (savoir faire).</li> </ul>                                     |        |
| الاستعداد لقبول العلوم النظرية والصناعات الفكرية                                                                                 |        |
| • Une force qui permet à l'enfant de distinguer les faits possibles (mumkināt), les faits                                        |        |
| obligatoires (□arūriāt) et ceux impossibles (mumtani□āt)                                                                         |        |
| Une force qui déduit les conséquences immédiates et produit les sciences                                                         | II 162 |
| قوة تستنبط مصالح الأغراض وتحصل بها العلوم المستفادة من التجارب بمجاري الأحوال ; expérimentales                                   |        |
| • Une force qui reconnait la vérité (□aqā □iqu al-umūr); c'est ainsi qu'elle privilégie                                          |        |
| le plaisir durable ( $la \square \square a \ \bar{a} \square ila$ ) et abandonne le désir immédiat et passager ( $\check{s}ahwa$ |        |
| $\dot{a}\Box ila)$ . قوة تعرف حقائق الأمور حتى يقمع الشهوة العاجلة للذة الأجلة                                                   |        |
| Les deux premières forces sont innées $(ma \Box b\bar{u}lat\bar{a}n)$ ; alors que les deux dernières sont                        | II 162 |
| acquises (muktasabatān).                                                                                                         | 11 102 |
| Le langage $(al-nu \square q)$ est la force qui permet aux humains la communication $(ya \square rifu\ bih\bar{a}$               |        |
| $m\bar{a} \ f \Box \ \Box am \Box ri \ \dot{g}ayrihi)$ via des symboles; la communication gestuelle; la communication            | II 164 |
| écrite et la communisation verbale.                                                                                              |        |
| Toutes ces forces résultent de la différenciation d'une force ancestrale innée (intih $\bar{a} \Box u$ al-                       |        |
| quwwa al-ġar□ziya)                                                                                                               | II 162 |
| La force d'étonnement (quwwatu al-ta $\Box a\Box \Box ub$ ) induit le sourire ( $\Box a\Box ik$ ) envers les choses              | II 164 |
| étonnantes                                                                                                                       | 11 104 |
| Le mouvement volontaire est assuré par une force encéphalique, dont le flux centrifuge se                                        | II 113 |
| produit à travers les nerfs                                                                                                      | 11115  |

Pour rendre manifestes les rapports entre les différents types des forces psychiques définies par  $Qazw \square n \square$ ; nous avons dressé le modèle ci-dessous :

| Principe(s)                                                                                                                             | Ames ; forces                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Actions                                     |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--|--|
| Les poumons : assurent la maturation de l'air pulmonaire qui donne une âme ancestrale                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                             |  |  |
|                                                                                                                                         | (yurawwi□ al-qalb)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                             |  |  |
|                                                                                                                                         | Le cœur : principe de l'âme animale (rū□ □ayawāniya)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |  |  |
|                                                                                                                                         | Force innée : <i>(quwwa ġar</i> □ <i>ziya)</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Génération  (nušū□e);  croissance  (numuw)  |  |  |
| ( )                                                                                                                                     | Forces de perception (quwwa mudrika fi-l-□āhir): cinq sens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sens externe $(\Box iss \ \Box \bar{a}hir)$ |  |  |
| sychique <i>(rū□ nafsān</i>                                                                                                             | Force de perception interne (quwwa mudrika fi-l-bā $\square$ in): cinq forces; Sens commun ( $\square$ iss muštarak); force de fantaisie (quwwa muta $\square$ ayila); jugement (al-wahm); force de sauvegarde (quwwa $\square$ āfi $\square$ a); force créative (quwwa mufakkira tu $\square$ $\square$ $\square$ u al-'aql)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sens interne (□iss bā□in)                   |  |  |
| Encéphale : principe $\mathit{manba} \square \mathit{e}$ de l'âme psy chique $(\mathit{rar{u}} \square \; \mathit{nafsar{a}n} \square)$ | Les forces intellectuelles quatre paliers $(mar\bar{a}tib)$ :  * Deux forces innées $(ma\Box b\bar{u}lat\bar{a}n)$ ; la première est l'aptitude $(isti\Box d\bar{a}d)$ d'assimilation $(qab\bar{u}l)$ des théories $(`ul\bar{u}m\ na\Box ariya)$ et la création $(\Box in\bar{a}\Box\bar{a}t\ fikriya)$ et la deuxième assure l'imagination $(ta\Box awwur\bar{a}t)$ et postulats $(ta\Box d\Box q\bar{a}t\ \Box ar\bar{u}riya)$ ;  * Deux forces acquises ; la première est l'expérimentation $(`ilm\ al-ta\Box\bar{a}rib)$ tandis que la deuxième assure l'application et l'extrapolation $(\Box aq\bar{a}\Box iq\ al-um\bar{u}r\ al\Box\bar{a}\Box ila\ wa-l-\bar{a}\Box ila)$ . | Intellect ('aql)                            |  |  |
| Enc                                                                                                                                     | Ame consciente $(nafs \ n\bar{a} \Box iqa)$ : force qui assure la communication via un symbole $(ramz)$ , ou un geste $(i\bar{s}\bar{a}ra)$ ou                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Le langage                                  |  |  |

| une écriture (kitāba) ou une parole (kalām) |            |
|---------------------------------------------|------------|
| 999                                         | Mouvement  |
|                                             | (□araka)   |
| force d'étonnement قوة التعجب ؟؟؟           | Etonnement |

Figure XIX. Modèle neurophysiologique de Qazw□n□.

L'air pulmonaire subit une maturation et donne une âme ancestrale ; qui donne, dans le cœur, l'âme animale. Cette dernière se différencie, au sein de l'encéphale, pour donner les différentes classes des âmes psychiques. Le mouvement aurait son principe dans l'encéphale. Or ; les attributs de la force impliquée et leurs rapports avec les autres forces psychiques font défaut.

Nous pouvons représenter la conception de Qazw □ n□ par le modèle suivant:

| Activité — Force                                                                                   | Ame    | Nafs" | Nafs' | Nafs |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|-------|------|
|                                                                                                    | Organe |       |       |      |
| Les traits continus représentent les combinaisons développées par Qazw□n□ ; les traits discontinus |        |       |       |      |
| représentent les rapports sommaires et mystèrieux dans ce traité.                                  |        |       |       |      |

Figure XX. Modèle représentant les dimensions cosmologiques des activités psychiques selon le traité analysé de  $Qazw \square n\square$ .

Selon cette autorité; le rapport (action-force) serait spécifique et immédiat. L'auteur établit une classification des activités animales; puis il en déduit, logiquement, la classification des forces impliquées. Les bases de coordination et d'intégration des fonctions sont d'ordre cosmologique : l'auteur utilise des termes comme  $(am \Box r, waz \Box r, r\bar{u} \Box sam\bar{a}w \Box, n\bar{a} \Box i \Box, 'aduw, m\bar{a}kir, nafs t\bar{a}mm, nafs \Box uzw \Box, nafs bah \Box miya)$  qui relèvent plutôt de la métaphore que de la physiologie proprement dite.

En ce qui concerne l'origine des forces psychiques et leur intégration ; Qazw □ n□ dit : القسم الرابع هو انتهاء القوة الغريزية إلى حد يعرف به عواقب الأمور ويقمع الشهوة الداعية إلى اللذة العاجلة لأجل سلامة العاقبة

Que signifie la phrase ci-dessus ? Nous pouvons, sur la base des extraits analysés, proposer une telle interprétation:

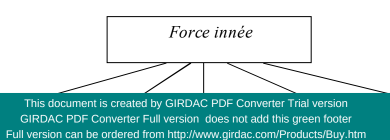


Figure XXI. Différenciation psychique nodale. Modèle établi d'après les extraits neurologiques du traité analysé de  $Qazw \square n\square$ .

Les forces (1); (2); (3); ...; (n) sont, les unes par rapport aux autres, anarchiques. La force innée serait principale ; dont les autres forces seraient directement subordonnées. Cette différenciation nodale suppose une coordination et une intégrité physiques (anatomiques).

| Force innée Force (1) Force (2) Force (3) | Force (4) | Force (n) |
|-------------------------------------------|-----------|-----------|
|-------------------------------------------|-----------|-----------|

Figure XXII. Différenciation psychique séquentielle. Modèle établi d'après les extraits neurologiques du traité analysé de Qazw□n□.

La force innée serait l'ancêtre commun ; dont les forces (1); (2); (3) ;...; (n) sont, respectivement, la première ; la deuxième ; la troisième ; ... et la n<sup>ème</sup> subordonnées. Cette différenciation séquentielle suppose une hiérarchie anatomique (physique) et une intégration physiologique (psychique). La force (n) serait le terme de la différenciation d'une force ancestrale innée.

En ce qui concerne le rapport (âme - organe); l'auteur adopte une copie tronquée de la conception d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ : l'âme animale aurait son principe dans le cœur; celui de l'âme psychique  $(r\bar{u} \square nafs\bar{a}n\square)$  serait l'encéphale. Une âme résulterait de la maturation de l'aire pulmonaire maintient  $(turawi\square)$  le cœur. Or ces faits restent anarchiques; les rapports entre ces classes d'âmes ne sont pas définis. En outre; l'auteur dit que (nafs') serait la dérivée d'une (nafs) ancestrale, dont (nafs'') serait sa deuxième dérivée. Toute fois ; les détails de cette différenciation font défaut.

# 2. L'encéphale et les activités psychiques

#### 2.1. Subdivisions fonctionnelles de l'encéphale

# 2.1.1. Tempérament de l'encéphale

Tableau (XXXIII) : Tempérament de l'encéphale et ses rapports avec ceux des nerfs et de la moelle « épinière » tels qu'ils furent définies dans les extraits analysés.

| Les extraits                                                                                  | A | G | T | R | IS | Q |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| La moelle $(al-mu \square \square u)$ est une archée $(\square ib\bar{a} \square e)$ sanguine | + |   |   |   |    |   |
| L'encéphale est composé (muštarak min) de terre et d'eau                                      | + |   |   |   |    |   |
| L'encéphale est l'organe le plus froid et le plus humide                                      | + | + | + | + | +  | + |
| Si le « tissu » encéphalique est atteint ; ses branches (nerfs et                             |   |   |   |   |    |   |
| moelle) le serait eux mêmes                                                                   |   |   |   | + |    |   |
| L'âme est le support (markab) du sens et du mouvement. Elle est                               |   |   |   |   |    |   |
| douée d'une force animale qui assure les combinaisons âme-                                    |   |   |   |   | +  |   |
| encéphale-sens-mouvement                                                                      |   |   |   |   |    |   |
| La position apicale de l'encéphale est bien entendue; sinon; il                               |   |   |   |   |    |   |
| serait en avale des déchets et serait, ainsi, plus faible                                     |   |   |   | + |    |   |
| La quantité des humeurs $(a \square l\bar{a}t)$ et le volume encéphalique                     |   |   |   |   |    |   |
| suivent le cycle lunaire                                                                      |   |   |   |   | +  |   |
| Le tempérament encéphalique normal $(f \Box \Box \bar{a}li \ al - \Box i \Box \Box a)$        |   |   |   |   |    |   |
| reconnait son homolgue concordant (muwāfiq) et son antagoniste                                |   |   |   |   | +  |   |
| discordant $(mu \square \bar{a}lif)$                                                          |   |   |   |   |    |   |
| La tête ne contient pas de la chair ; parce que l'encéphale assure                            |   |   |   |   |    |   |
| d'autres sens que le toucher ليس في الرأس لحم لحال حس الدماغ                                  | + |   |   |   |    |   |
| La partie occipitale de la tête ne contient ni encéphale ; ni de la                           | + |   |   |   |    |   |
| chair. Elle est remplie de l'air                                                              | T |   |   |   |    |   |

| Les propriétés psychiques dépendraient du volume encéphalique.          |  |   |   |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|--|---|---|--|--|
| La taille moyenne est la meilleure $(al-i\Box tid\bar{a}lu\ \Box ayid)$ |  |   | + |  |  |
| L'encéphale contient une force psychique (quwwa nafsāniya), qui         |  |   |   |  |  |
| a un tempérament chaud et sec. Cette force diffuse (tantachiru),        |  | + |   |  |  |
| via les nerfs, dans tout le corps ; elle assure le sens et le           |  |   |   |  |  |
| mouvement volontaire.                                                   |  |   |   |  |  |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Tableau (XXXIII) bis: Tempérament de l'encéphale et ses rapports avec ceux des nerfs et de la moelle « épinière » tels qu'ils furent définies dans les extraits analysés.

| Les extraits                                                                                               | A | G | T | R | IS | Q |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| La veille et l'alimentation « équilibrée » renforcent les forces psychiques                                |   |   |   |   |    |   |
| cognitives (al- $\square$ ihn).                                                                            |   |   |   | + |    |   |
| Les forces psychiques cognitives (al- ihn) dépendent du tempérament                                        |   |   |   |   |    |   |
| général du corps لا يتولد عن البدن الغليظ ذهن لطيف                                                         |   |   |   | + | +  |   |
| Les propriétés du sang (quantité, densité, chaud, humide, froid)                                           |   |   |   |   |    |   |
| conditionnent les activités psychiques                                                                     |   |   | + | + |    |   |
| Si le tempérament de la faculté sensitive (□āssa) devient plus chaud                                       |   |   |   |   |    |   |
| $(a \square arr)$ ou plus sec $(aybas)$ ; la force sensitive correspondante devient                        |   |   |   |   | +  |   |
| plus faible                                                                                                |   |   |   |   |    |   |
| Le jugement (al-wahm) et l'intuition (al- $\square$ ads) reflètent le tempérament                          |   |   |   |   |    |   |
| de l'encéphale tout entier                                                                                 |   |   |   |   | +  |   |
| L'âme psychique résulte de la « différenciation » de l'âme animale                                         |   |   |   |   |    |   |
| principale                                                                                                 |   |   |   |   | +  |   |
| L'encéphale est plus tendre (ladin) et hypersensible (sar $\square \square u$ al-infi $\square \bar{a}l$ ) |   |   |   |   |    | + |
| Si les mouvements sont rapides et forts ; le tempérament encéphalique                                      |   |   |   |   |    |   |
| serait chaud ou sec. Or ; s'ils sont lents et faibles, l'encéphale aurait un                               |   |   |   |   | +  |   |
| tempérament froid ou humide                                                                                |   |   |   |   |    |   |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Selon Aristote; l'encéphale est, comme la moelle osseuse, fait de la terre et de l'eau; ils dérivent du sang par coction. □abar□ affirme que l'encéphale serait l'organe le plus froid et le plus humide; Ibn

S□nā ajoute que ce tempérament peut être déduit de l'expérience: dans l'état normal (santé); ce qui est favorable (convenable) à l'encéphale serait identique à son tempérament naturel, et vice versa; or lorsqu'il est malade; les combinaisons précédentes se trouvent renversées; ce qui lui convient serait différent de son tempérament normal et ce qui ne lui convient pas serait identique. Selon Ibn S□nā, la masse de l'encéphale (le tempérament encéphalique) suit le cycle lunaire; il serait plus abondant pendant les jours de pleine lune et subit une régression pendant les jours de nouvelle lune. Sa position apicale est bien entendue; sinon; il serait en avale des déchets et serait, ainsi, plus faible. La quantité et la qualité de l'encéphale, et par conséquent son activité, dépendraient de l'alimentation et d'autres facteurs externes. En outre; al-Rāz□ rapporte, d'après Galien, que la masse encéphalique diminue en fonction de l'âge. Ces combinaisons sont beaucoup plus claires dans le *Qānūn*. □abar□ dit que l'encéphale reçoit, du cœur, la chaleur innée. Ibn S□nā croit qu'il reçoit, du cœur, l'âme animale. Ces dits sont concordants avec ceux d'Aristote. Or le terme de la séquence, chez Aristote, reste sommaire et mystérieux; tandis qu'il se différencie progressivement dans les travaux ultérieurs. Selon Galien; l'encéphale produit, à partir d'une matière qui se trouve dans le sang, plusieurs types d'âmes psychiques. Ces espèces d'âmes psychiques circulent, à travers les voies encéphaliques, les nerfs crâniens et la moelle «épinière» pour atteindre les différentes parties subordonnées. Ibn S□nā, □abar□, al-Rāz□ et Galien disent que l'encéphale se contracte, comme la pompe cardiaque, pour maintenir le flux de l'âme psychique et, aussi, pour expulser les matières antagonistes (déchets, humidités non désirées). Or quels seraient les rapports entre l'âme psychique et les autres genres d'âmes, d'une part? Et quels seraient les liens entre les différentes espèces d'âmes psychiques, d'autre part? En effet, les extraits tirés du  $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-Rāz $\Box$  (dits de Galien et ceux de ses devanciers); ainsi que ceux tirés du Firdaws al-\(\subseteq\)ikma ne renferment aucune réponse; ces rapports restent lacunaires. Or Ibn S□nā complète ces lacunes et apporte des réponses cohérentes: l'âme animale donne, par maturation, les différentes espèces d'âmes psychiques. Il dit que l'encéphale reçoit, du cœur, l'âme animale qui assure et maintient, grâce à sa force spécifique, sa vie et ses activités. Comment? L'âme animale est dotée d'une force spécifique qui réagit avec le tempérament encéphalique; grâce à cette réaction l'encéphale devient vivant et l'âme animale subit une maturation (différenciation) pour donner l'âme psychique.

#### Âme animale + tempérament encéphalique - Âme psychique + encéphale vivant ou « actif »

L'âme psychique comprend des parties de l'âme animale et des parties du tempérament encéphalique. Cette équation résume la réaction « chimique » ou humorale d'Ibn S □ nā.

#### 2.1.2. Âmes psychiques et « tissu » encéphalique

Selon Aristote; l'âme occupe les espaces larges (ventricules cardiaques et vaisseaux). Galien ne contredit pas son maître mais ; il a essayé le transfert de ce modèle: les ventricules encéphaliques seraient le siège de l'âme psychique; qui coule, à travers les nerfs, vers les différentes parties. Galien n'a pas, parfaitement, réussi ce transfert. En effet plusieurs faits restent discordants: le sens montre que les nerfs ne sont pas, comme les vaisseaux, creux; la même chose pour la moelle «épinière ». Alors, comment se produit le flux de différentes espèces d'âmes psychiques à travers les nerfs? Comment se fait la différenciation de l'âme psychique au sein de l'encéphale? Le « système nerveux » serait-il un système cannelé passif ? Galien suppose que le système nerveux délimite des canalicules non détectables par le sens (très fines).

Les extraits tirés du *Firdaws al-*□*ikma* ne contiennent pas de réponses. □abar□ conjugue plusieurs approches, ce qui renforce l'ambiguïté. Al-Rāz□ pense que le tempérament compact de l'encéphale et celui des nerfs (les deux tempéraments sont analogues) conditionnent les activités psychiques.

En ce qui concerne le flux de l'âme psychique, à travers les nerfs, le processus est conçu par analogie (simulation):

- \* si les nerfs sont cannelés, le flux de l'âme psychique serait analogue à celui du sang et à celui de l'âme animale = modèle d'Aristote;
- \* si les nerfs sont pleins, le flux de l'âme psychique ou, plutôt, le flux de la force psychique serait analogue au flux de la chaleur et à celui de la lumière.

 $Tableau\ (XXXIV.1): Nutrition\ du\ «\ système\ nerveux\ »\ et\ maturation\ de\ l'âme.$ 

| Les faits                                                                                   | A | G | T | R | IS | Q |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Dans les espaces larges, l'âme devienne plus forte et plus abondante                        | + |   |   |   |    |   |
| Le nerf se nourrie du chyme (kymūs) froid et visqueux                                       |   |   |   | + |    |   |
| L'âme est le support (markab) du sens et du mouvement. Elle est                             |   |   |   |   |    |   |
| douée d'une force animale qui assure les combinaisons âme-encéphale-                        |   |   |   |   | +  |   |
| sens-mouvement                                                                              |   |   |   |   |    |   |
| La quantité des humeurs $(a \square l\bar{a} \square)$ et le volume encéphalique suivent le |   |   |   |   |    |   |
| cycle lunaire                                                                               |   |   |   |   | +  |   |
| La force qui assure le mouvement volontaire coule $(taf \Box \Box u)$ de                    |   |   |   |   |    |   |
| l'encéphale à travers les nerfs                                                             |   |   |   |   |    | + |
| L'encéphale est la faculté du langage (adātu al-nafsi al-nā □iqa); dont                     |   |   |   |   |    |   |
| la force résulterait de la différenciation d'une chaleur innée cardiaque                    |   |   | + |   |    |   |
| La transmission du sens et du mouvement se produit, comme celle de                          |   |   |   |   |    |   |
| la chaleur solaire, via les nerfs, de l'encéphale vers tous les organes                     |   |   | + |   |    |   |
| L'encéphale contient une force psychique (quwwa nafsāniya), qui a un                        |   |   |   |   |    |   |
| tempérament chaud et sec. Cette force diffuse (tantaširu), via les nerfs,                   |   |   | + |   |    |   |
| dans tout le corps ; elle assure le sens et le mouvement volontaire.                        |   |   |   |   |    |   |
| La partie encéphalique frontale est le principe de l'âme visuelle $(r\bar{u}  \Box$         |   |   |   |   |    |   |
| nayira, nūr) qui diffuse, à travers le nerf cave, vers le cristallin (al-                   |   |   | + |   |    |   |
| $\Box al\Box diya)$                                                                         |   |   |   |   |    |   |
| Si le flux de l'âme psychique est totalement abolie ; elle se produit                       |   |   |   |   |    |   |
| l'apoplexie (sakta)                                                                         |   | + |   | + |    |   |
| La diminution du volume spermatique $(nuq \Box \bar{a}nu \ al\text{-}zar \Box i)$ a des     |   |   |   |   |    |   |
| causes encéphaliques                                                                        |   |   | + |   |    |   |

| Le miel est favorable pour la force de sauvegarde                                                                                                                                  |   | + | , |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|
| Le volume encéphalique régresse chez les âgés                                                                                                                                      |   | + |   |
| Les graines sucrées et le bain augmentent le volume encéphalique et la quantité de la moelle osseuse                                                                               |   | + |   |
| L'âme psychique $(r\bar{u} \Box nafs\bar{a}n \Box)$ coule $(yaf \Box \Box u)$ , à travers les voies encéphaliques $(ma \Box \bar{a}r \Box al\text{-}dim\bar{a}g)$ , vers les nerfs | + | + |   |

(+) : attribut défini par l'auteur correspondant ;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Tableau (XXXIV.2) : Nutrition du « système nerveux » et maturation de l'âme.

| Les faits                                                                                              | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|----|---|
| Les nerfs crâniens contiennent, chacun, une âme spécifique ( $arw\bar{a}\Box u$                        | + |   | + |    |   |
| 'a□abi al-dimāģ)                                                                                       | + |   | + |    |   |
| Les dents sont plus sensibles que les autres os ; parce qu'ils sont                                    |   |   |   |    |   |
| « innervés » par des nerfs encéphaliques tendres (layina)                                              | + |   | + |    |   |
| L'âme remplie les cavités encéphaliques                                                                |   |   | + | +  |   |
| L'encéphale reçoit les affections des sens (infi $\Box \bar{a}$ lu al- $\Box aw\bar{a}ss$ ), le        |   |   |   |    |   |
| pool des nerfs $(qiw\bar{a} \Box arak\bar{a}t \ al-a'\Box\bar{a}b)$ et les flux psychiques. Il est,    |   |   |   |    |   |
| aussi, responsable de la « différenciation » de l'âme animale (plus                                    |   |   |   | +  |   |
| chaude) et, assure les autres transformations (isti \( \bar{a} l \bar{a} t \) psychiques (la           |   |   |   |    |   |
| fantaisie, la création et la mémoire)                                                                  |   |   |   |    |   |
| L'encéphale est plus mou (layin) parce que la texture molle peut subir                                 |   |   |   |    |   |
| des transformations et ainsi l'imagination ليحسن تشكله واستحالته بالمتخيلات                            | + |   |   | +  |   |
| Les nerfs, de texture plus dure, pourraient se nourrir de l'encéphale                                  |   |   |   |    |   |
| plus mou et gras                                                                                       |   |   |   | +  |   |
| Le ventricule encéphalique frontal est doué de forces imaginantes                                      |   |   |   |    |   |
| $(qiw\bar{a}\ mu \square awwira\ b\bar{a} \square ina)$ ; il se contracte pour assurer la distribution |   |   |   | +  |   |
| de la majeure partie de l'âme sensitive                                                                |   |   |   |    |   |
| Le ventricule encéphalique frontal assure, par son pool, l'aspiration de                               |   |   |   |    |   |
| l'air (istinšāq) et l'expulsion (naf□) des déchets encéphaliques lors de                               | + |   |   | +  |   |
| la toux $(u \Box \bar{a}s)$                                                                            |   |   |   |    |   |
| Le ventricule encéphalique occipital assure la distribution de la                                      |   |   |   |    |   |
| majeure partie de l'âme motrice. Il est le siège de forces de sauvegarde                               |   | + | + | +  | + |

| Le ventricule encéphalique médian relie l'âme sensitive avec l'âme motrice. Il assure le transfert des images remémorisées                                                                                     |  | + |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|---|--|
| L'âme psychique occupe les cavités encéphaliques et ; elle diffuse dans les interstices $(tazr \Box d)$ qui se trouvent dans le tissu $(\Box awhar)$ encéphalique                                              |  | + |  |
| Le flux et la maturation $(in \Box ib\bar{a}\Box)$ psychiques commencent dans le ventricule encéphalique frontal; ils continuent dans le ventricule médian et se trouvent achevés dans le ventricule occipital |  | + |  |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Tableau (XXXIV.3): Nutrition du « système nerveux » et maturation de l'âme.

| Les faits                                                                                                     | G | T | R | IS | Q |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|----|---|
| La maturation parfaite $(in \Box ib\bar{a} \Box f\bar{a} \Box il)$ de l'âme dans l'encéphale                  |   |   |   |    |   |
| serait analogue à celle des aliments dans le foie : l'âme psychique                                           |   |   |   |    |   |
| $(ma \Box b\bar{u} \Box)$ diffuse et subit une assimilation $(mu \Box \bar{a}la \Box a, mum\bar{a}za \Box a)$ |   |   |   | +  |   |
| dans l'encéphale $\Box \bar{a}bi\Box$ ); ainsi elle reçoit des parties encéphaliques                          |   |   |   |    |   |
| diffuses                                                                                                      |   |   |   |    |   |
| L'humeur vitrée $(ru \Box \bar{u}ba \ zu \Box \bar{a} \Box iya)$ aurait son principe dans                     |   |   |   |    |   |
| l'encéphale ; elle atteint l'œil à travers la rétine                                                          |   |   |   | +  |   |
| L'âme visuelle $(r\bar{u} \Box b\bar{a} \Box ir)$ , qui circule à travers le nerf cave (al-                   |   |   |   |    |   |
| $qa\Box aba$ ), est produite dans l'encéphale.                                                                |   |   |   |    | + |
| L'encéphale constitue le principe (manba□e) de l'âme psychique, qui                                           |   |   |   |    |   |
| se transmette ( $yanba \square i \square u$ ), via les nerfs, aux différents organes                          |   |   |   |    | + |
| La partie externe du ventricule encéphalique frontal constitue l'origine                                      |   |   |   |    |   |
| des nerfs sensitifs; alors que sa cavité constitue le siège du sens et de                                     |   |   |   |    | + |
| la fantaisie                                                                                                  |   |   |   |    |   |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Ibn S□nā a pu, partiellement, résoudre le problème du flux de l'âme psychique; ses dits sont plus clairs et cohérents: l'âme psychique, comme les autres genres d'âmes, est un tempérament subtil (matière humorale = « chimique »); elle se trouve aussi bien dans les cavités que dans la paroi

encéphaliques. L'encéphale (tissu), la moelle « épinière » et les nerfs constituent un système de très fines canalicules (système circulatoire avec des dimensions différentes). Un cas particulier, de dimensions identiques, le nerf optique, l'encéphale aussi. L'âme psychique observante  $(r\bar{u} \Box b\bar{a}\Box ir)$  et l'humeur vitrée dérivent de l'encéphale, via le nerf optique. Or ; cette humeur serait-elle l'âme psychique observante ? Ou bien elles sont deux éléments distincts? La même question se pose pour la nourriture des nerfs. Quel serait le moteur de ce flux psychique?

L'encéphale, comme le cœur, se contracte et se dilate pour maintenir le flux de l'âme psychique sensitive à travers les nerfs sensitifs ; et le flux de l'âme psychique motrice à travers les nerfs moteurs. Cette contraction serait plus puissante dans le cas d'accumulation des humidités antagonistes dans les voies encéphaliques ; ce qui induit la toux ou ( $\Box Ut\bar{a}s$ ). Cette thèse a été partagée, au moins depuis Hippocrate jusqu'au Qazw $\Box$ n $\Box$ .

Quels seraient les rapports entre le «tissu» encéphalique et les différentes classes d'âmes psychiques? Quels seraient le rôle de l'encéphale, de la moelle «épinière» et des nerfs, d'une part; et celui des âmes psychiques, d'autre part? Comment peut-on conjuguer tous ces éléments pour expliquer les différentes activités psychiques (sens, mouvements et intellect)?

Pour Aristote; l'encéphale ne serait plus le principe du sens et du mouvement; c'est plutôt le cœur qui en constitue le principe. Alors; pour ce maître, le modèle est plus sommaire, et les éléments impliqués sont mystérieux: les activités animales seraient conditionnées par le tempérament; le cœur (pôle chaud) envoie la chaleur (âme), via les vaisseaux, vers l'encéphale (pôle froid) qui constitue le pôle d'équilibration (régulation humorale).

Galien a réussi l'exploration de l'encéphale et la description des nerfs. L'encéphale serait le principe des activités psychiques ; il serait l'origine de différentes sortes d'âmes psychiques. al-Rāz□ et □abar□ adoptèrent, à peu près, le même modèle ; Ibn S□nā a réussi sa différenciation.

# 2.1.3. Activités psychiques et « aires encéphaliques » (subdivisions fonctionnelles) Tableau (XXXV) : principes des activités psychiques et leur intégration.

| Les faits                                                                                    | A | G | T | R | IS | Q |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| L'encéphale assure l'intégrité de tout l'organisme (الدماغ عضو إلاهي)                        | + |   |   |   |    |   |
| Le cerveau et la moelle (comme le sang, l'aliment et les matières                            |   |   |   |   |    |   |
| fécales $(fa \square latu \ al - \square ayaw\bar{a}ne)$ ) ne produisent d'ailleurs non plus | + |   |   |   |    |   |
| aucune sensation de contact                                                                  |   |   |   |   |    |   |
| Les différentes parties du corps constituent une unité anatomique et;                        |   |   |   |   |    |   |
| assurent des activités coordonnées (unité physiologique)                                     | + |   |   |   |    |   |
| Tous les organes reçoivent de la force du cœur ; ce flux n'est pas                           |   |   |   |   |    |   |
| réciproque                                                                                   | + |   |   |   |    |   |
| L'organe qui constitue le principe de la chaleur doit être unique (le                        |   |   |   |   |    |   |
| cœur)                                                                                        | + |   |   |   |    |   |
| Le sommeil caractérise les animaux qui ont l'encéphale                                       | + |   |   |   |    |   |
| Pendant le sommeil, la tête devient plus lourde ; parce que la chaleur et                    |   |   |   |   |    |   |
| le sang se dirigent (tahrub) vers les parties inférieures                                    | + |   |   |   |    |   |
| Le cœur est le principe du sens                                                              | + |   |   |   |    |   |
| L'observation $(mu \Box \bar{a}yana)$ montre que le sens tactile et la gustation             |   |   |   |   |    |   |
| sont liés au cœur; alors que les trois autres sens sont dans la tête                         | + |   |   |   |    |   |
| Le sens de l'ouïe est dans les parties latérales (□awānib) de la tête ; la                   | + |   |   |   |    |   |

| vision est au dessus de l'odorat, qui occupe la partie médiane                                                                                                  |   |   |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|--|--|
| La vision est une archée humide, froide et transparente ( $\Box \bar{a} fiya$ )                                                                                 | + |   |  |  |
| L'appareil auditif ( $\bar{a}latu \ \Box issi \ al-sam \ \Box i$ ) est fait de l'air                                                                            | + |   |  |  |
| L'appareil sensitif est dans la partie frontale de la tête ; toutefois ; le cœur doit être le principe de ce sens                                               | + |   |  |  |
| Les douleurs rénales atteignent le cœur via l'aorte                                                                                                             | + |   |  |  |
| La tête est pour les organes de sens                                                                                                                            | + |   |  |  |
| La tête est pour l'œil (la vision panoramique)                                                                                                                  |   | + |  |  |
| L'encéphale est l'organe intégrateur (' $u \square w il\bar{a}h \square$ ); il assure l'intellect et la sagesse ; c'est pourquoi il occupe une position apicale | + |   |  |  |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Tableau (XXXV) bis : principes des activités psychiques et leur intégration.

| Les faits                                                                             | A | G | T | R | IS | Q |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Si la masse du corps est élevée ; les mouvements intellectuels                        |   |   |   |   |    |   |
| $(\Box arak\bar{a}tu\ al\Box aqli)$ deviennent difficiles et le sens commun se trouve | + |   |   |   |    |   |
| perturbé                                                                              |   |   |   |   |    |   |
| La faculté apte à percevoir la saveur est la langue                                   | + |   |   |   |    |   |
| La mémoire de la femme est plus fidèle que celle de l'homme                           | + |   |   |   |    |   |
| Le cœur est dure $(\Box af\Box q)$ parce qu'il est le principe du mouvement           | + |   |   |   |    |   |
| L'animal décapité ne peut pas se déplacer                                             | + |   |   |   |    |   |
| Si le flux de l'âme psychique est abolie ; elle se produit l'apoplexie                |   |   |   |   |    |   |
| (sakta)                                                                               |   | + |   | + |    |   |
| Le sens de l'ouïe peut être perturbé ou complètement abolie si « l'aire               |   |   |   |   |    |   |
| de l'ouïe » est atteinte. La même chose se produit si le conduit et le                |   | + |   | + |    |   |
| nerf « auditif » sont malades                                                         |   |   |   |   |    |   |
| Si une perturbation humorale ( $fas\bar{a}du\ miz\bar{a}\Box$ ), une tumeur ou une    |   |   |   |   |    |   |
| lésion (inhitāk) se produisent dans l'encéphale; la force psychique                   | + |   |   | + |    |   |
| serait atteinte $(ma \Box \bar{u}fa)$                                                 |   |   |   |   |    |   |
| L'odorat est assuré par les mamelons (□alamatayn) qui bourgeonnent                    |   |   |   |   |    |   |
| de l'encéphale                                                                        |   |   |   | + | +  |   |
| Le sens gustatif peut être perturbé ou complètement abolie si « l'air »               |   |   |   |   |    |   |
| encéphalique spécifique, le nerf correspondant, la chair linguale ou                  |   |   |   | + |    |   |

| l'épithélium lingual sont malades                                                                      |   |   |   |   |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|--|
| Certains organes sont principaux ; comme l'encéphale, le foie et les                                   |   |   |   |   |  |
| testicules $(un \square ayayn)$                                                                        |   |   | + |   |  |
| Les activités psychiques dépendent du tempérament encéphalique                                         |   | + |   | + |  |
| L'encéphale est le siège du sens, du mouvement volontaire et du                                        |   |   |   |   |  |
| langage (nafs $n\bar{a}\Box iqa$ )                                                                     |   |   | + |   |  |
| Ils ont dit que la sagesse ( $\square ikma$ ) et la création ( $fikra$ ) sont dans                     |   |   |   |   |  |
| l'encéphale ; la joie et le désir (šahwa) sont dans le foie ; alors que la                             |   |   | + |   |  |
| colère et ( $\Box ard$ حرب) sont dans le cœur                                                          |   |   |   |   |  |
| L'intellect $(al \square aql)$ est une essence diffuse $(\square awhar \ mabs \bar{u} \square)$ et non |   |   |   |   |  |
| pas une partie organique (hiūlā murakkaba)                                                             | + |   | + |   |  |

 $(+): attribut \ d\'efini \ par \ l'auteur \ correspondant \ ; (): extrait \ fait \ d\'efaut \ dans \ le \ trait\'e \ correspondant.$ 

Tableau (XXXVI) : principes des activités psychiques et leur intégration.

| Les faits                                                                                   | A | G | T | R | IS | Q |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| La force psychique intègre trois forces encéphaliques : la force du                         |   |   | + |   |    |   |
| langage; la force sensitive et la force motrice                                             |   |   |   |   |    |   |
| La force du langage est composée de trois forces : la fantaisie                             |   |   |   |   |    |   |
| $(fan \Box \bar{a}siy\bar{a})$ ; la création $(fikra)$ et la sauvegarde $(\Box if \Box)$    |   |   | + |   |    |   |
| La création est dans la partie encéphalique médiane ; alors que la partie                   |   |   |   |   |    |   |
| encéphalique occipitale constitue le siège de sauvegarde                                    |   |   | + |   |    |   |
| la sauvegarde serait, comme le moulage, une impression des objets                           |   |   |   |   |    |   |
| dans le tempérament encéphalique                                                            |   |   | + |   |    |   |
| L'encéphale plus humide, comme l'argile très hydratée, ne conserve                          |   |   |   |   |    |   |
| pas les impressions (images)                                                                |   |   | + |   |    |   |
| Le cœur et le foie reçoivent le sens et le mouvement de l'encéphale.                        |   |   |   |   |    |   |
| Les deux premiers organes sont, par rapport au dernier, des consécutifs                     |   |   | + |   |    |   |
| subordonnés                                                                                 |   |   |   |   |    |   |
| Les douleurs qui résultent des lésions neurologiques $(na \square \square a, \square adma)$ |   |   |   |   |    |   |
| sont plus puissantes; parce que les nerfs sont plus proches du principe                     |   |   | + |   |    |   |
| du sens                                                                                     |   |   |   |   |    |   |
| Si une partie latérale de l'encéphale est malade ; la partie homolatérale                   |   |   |   |   |    |   |
| du corps et du visage se trouve relâchée                                                    |   | + | + |   |    |   |

| Le cœur, l'encéphale et le foie sont, entre autres, des organes        |  |   |  |  |
|------------------------------------------------------------------------|--|---|--|--|
| principaux. Si le cœur est malade ; tout le corps meurt. Cependant ;   |  |   |  |  |
| pour l'encéphale, le sens et le mouvement peuvent être abolies ; alors |  | + |  |  |
| que l'individu est survivant                                           |  |   |  |  |
| Les mouvements encéphaliques s'arrêtent pendant la nuit (sommeil);     |  |   |  |  |
| tandis que les mouvements cardiaques sont, comme celui du feu,         |  | + |  |  |
| continus (s'arrêtent après la mort)                                    |  |   |  |  |
| Les mouvements de l'homme, et ceux des oiseaux sont facultatifs        |  |   |  |  |
| $(\Box aw \Box iya)$                                                   |  | + |  |  |

(+) : attribut défini par l'auteur correspondant ;() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Tableau (XXXVI) bis: principes des activités psychiques et leur intégration.

| Les faits                                                                                        | A | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| L'encéphale serait, lui même, ou après le cœur, le principe des activités                        |   |   |   |   | +  |   |
| psychiques                                                                                       |   |   |   |   |    |   |
| La force qui assure le sens et le mouvement aurait son principe dans                             |   |   |   |   | +  |   |
| l'encéphale                                                                                      |   |   |   |   |    |   |
| L'encéphale reçoit les affections des sens, le pool des nerfs (qiwā                              |   |   |   |   |    |   |
| $\Box arak\bar{a}t\ al-a\Box\Box\bar{a}b)$ , et les flux psychiques. Il est, aussi, responsable  |   |   |   |   | +  |   |
| de la « différenciation » de l'âme animale (plus chaude) et, assure les                          |   |   |   |   |    |   |
| autres transformations ( $isti \Box \bar{a} l \bar{a} t$ ) psychiques (la fantaisie, la création |   |   |   |   |    |   |
| et la mémoire)                                                                                   |   |   |   |   |    |   |
| L'encéphale est plus mou (layin); parce que la texture molle peut subir                          |   | + |   |   | +  |   |
| des transformations ( $isti \Box \bar{a}l\bar{a}t$ ) et l'imagination ( $ta\check{s}akkul$ )     |   |   |   |   |    |   |
| Le ventricule encéphalique occipital assure la distribution de la                                |   |   |   |   | +  |   |
| majeure partie de l'âme motrice. Il est le siège de forces de sauvegarde.                        |   |   |   |   |    |   |
| Les perturbations qui touchent la mémoire indiquent que le ventricule                            |   |   |   |   |    |   |
| encéphalique occipital est malade                                                                |   |   |   |   |    |   |
| Le ventricule encéphalique médian relie l'âme sensitive avec l'âme                               |   |   |   |   | +  |   |

| motrice. Il assure le transfert des images remémorisées |  |  |       |
|---------------------------------------------------------|--|--|-------|
|                                                         |  |  | <br>ш |

(+) : attribut défini par l'auteur correspondant ;

() : extrait fait défaut dans le traité correspondant.

Tableau (XXXVII) : principes des activités psychiques et leur intégration.

| Les faits                                                                                                                     | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|
| Il se peut que l'âme tourne dans les ventricules encéphaliques, dans les artères et dans les                                  |    |   |
| veines; ainsi; il se produit le vertige (duwār)                                                                               | +  |   |
| L'oreille fuit les sons pénibles $(a \square w\bar{a}t \ 'a \square \square ma)$ lorsque la force psychique principale        |    |   |
| ou celle qui assure l'ouïe deviennent faibles                                                                                 | +  |   |
| L'encéphale possède deux types d'organes subordonnés ( $\Box \bar{a}dima$ ): les organes afférents                            |    |   |
| $(muhayi \Box a)$ comme le foie et les organes de nutrition et ; les organes efférents comme                                  | +  |   |
| les nerfs                                                                                                                     |    |   |
| La force motrice est contrôlée par la force de jugement (wahm) qui assure la                                                  |    |   |
| coordination et l'intégration $(i \square m\bar{a} \square e)$                                                                | +  |   |
| L'air stimulé par le son atteint l'encéphale et interéagie avec la force acoustique, qui                                      |    |   |
| assure l'ouïe $(tuf \Box du \ al\text{-}sam \Box e)$                                                                          |    | + |
| Les odeurs $(raw\bar{a} \Box i \Box)$ traversent l'os spongieux $(\check{s}ab \Box h \ bi-l-mi \Box f\bar{a}t)$ et atteignent |    |   |
| « l'aire » $(ma \square all)$ de l'odorat                                                                                     |    | + |
| L'encéphale est le principe d'une force, dont le flux centrifuge $(taf \Box u)$ assure les                                    |    |   |
| mouvements volontaires                                                                                                        |    | + |

| L'encéphale est mou (lay in) et hypersensible (sar $\square \square u$ al-infi $\square \bar{a}l$ )                                                                                                                                     | + |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| L'encéphale est le principe $(ma \square din)$ des sens                                                                                                                                                                                 | + |
| Le ventricule encéphalique frontal assure, par son pool, l'aspiration de l'air (istinšāq) et l'expulsion (naf $\square$ ) des déchets encéphaliques lors de la toux (' $u \square \bar{a}s$ )                                           | + |
| Le ventricule encéphalique médian est « l'aire » adéquate pour la création ( $tafakkur$ ) et la mémorisation ( $ta \Box akkur$ )                                                                                                        | + |
| La moelle « épinière » ( $\check{s}u \Box ba$ ' $a \Box \Box ma$ ) bourgeonne de la partie externe ( $\Box \bar{a}hir$ ) du ventricule encéphalique occipital, dont la cavité ( $b\bar{a} \Box in$ ) constitue « l'aire » de sauvegarde | + |

Tableau (XXXVII) bis: principes des activités psychiques et leur intégration.

| Les faits                                                                                                          | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|
| Les forces externes ( $\Box \bar{a}hira$ ) sont les cinq sens :                                                    |    |   |
| • Le sens tactile ( $\Box \bar{a}ssatu\ al\text{-}lams$ ); c'est une force diffuse ( $munba\Box\Box a$ ) dans tout |    |   |
| le corps ; elle perçoit les objets sensibles ;                                                                     |    |   |
| • L'odorat (al-šamm) est une force qui se trouve dans la partie encéphalique                                       |    |   |
| antérieure ; elle perçoit les odeurs transmises par l'air ;                                                        |    |   |
| • La vision (al-ba □ ar) est une force localisée (murattaba) dans un nerf cave                                     |    |   |
| $(`a \square aba\ mu \square awwafa)$ ; elle perçoit $(tudriku)$ les images des objets lumineux et                 |    |   |
| colorés ;                                                                                                          |    | + |
| • L'ouïe est une force localisée dans un nerf « cochléaire » $(d\bar{a} \Box ila \ al - \Box im\bar{a} \Box)$ ;    |    |   |
| elle perçoit <u>le son transmis par les ondulations de l'air</u> الصوت الذي يؤديه إليه الهواء                      |    |   |
| بالتموج                                                                                                            |    |   |
| • Le sens gustatif $(al-\Box awq)$ est une force diffuse $(munba\Box \Box a)$ dans la langue;                      |    |   |
| elle perçoit les saveurs $(\Box u \Box \bar{u}m)$ à l'aide d'une humidité sous linguale sucrée                     |    |   |
| $(`a\Box ba).$                                                                                                     |    |   |
| Les forces internes sont cinq :                                                                                    |    |   |
| • Le sens commun est une force localisée dans la partie encéphalique frontale                                      |    | + |
| (muqaddam al-dimāġ); elle perçoit les images sensibles (mušāhada);                                                 |    |   |

- La force imaginante (quwwa muta □ ayila) pourrait composer une image
   « virtuelle » (□ūra murakkaba); cette image peut avoir le même statut des images élaborées par le sens commun;
- Le jugement est une force qui se trouve dans la partie encéphalique médiane;
   elle perçoit les intensions particulières (ma □ān □ □uz □iya) associées
   (muta □alliqa) aux sensibles (□adāqa, 'adāwa);
- La sauvegarde est une force localisée dans la partie encéphalique occipitale, elle mémorise les intensions (□izāna li-l-wahm) élaborées par la force de jugement;
- La force créative (al-mufakkira) est localisée dans la partie encéphalique médiane; elle gère (tata□arrafu f□) les images qui se trouvent dans l'imagination et les intensions sauvegardées. Cette gestion se produit sous contrôle de l'intellect (□ā□atu al-'aqli) et; elle correspond a l'analyse (taf□□l) et/ou la synthèse (tark□b) de ces images.

(+): attribut défini par l'auteur correspondant

Les sens résulteraient, chacun, d'une séquence de faits hiérarchiques; il s'agit d'un postulat partagé. Le cœur serait, selon Aristote, le principe de ces séquences, dont les facultés sensitives seraient leurs terminaisons. Le mouvement se produit d'une façon analogue; toutefois; il implique les parties anhoméomères.

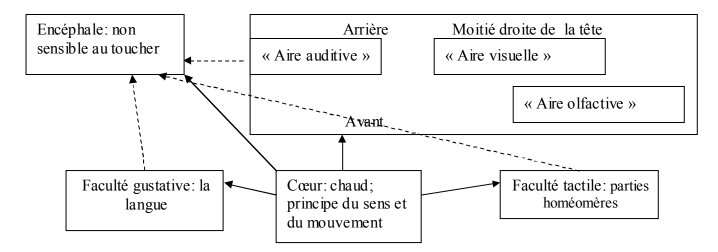


Figure XXIII. Modèle représentant les rapports entre les facultés sensitives, le cœur et l'encéphale d'après *l'Histoire des Animaux* et les *Parties des Animaux* d'Aristote.

Les flèches pleines représentent des liens anatomiques (vaisseaux); les flèches discontinues représentent les rapports humoraux. L'intellect est, comme le sens, diffus.

Les vaisseaux relient la chair et la langue avec le cœur; ainsi; le rapport entre les deux sens spécifiques et le cœur est un rapport physique (anatomique). Les autres facultés sensitives sont des issues ( $\Box ur\bar{u}q$ ) qui se trouvent dans la tête, elles sont remplies par le diaphane convenable (air ou eau); or leurs rapports anatomiques avec le cœur et l'encéphale ne sont pas détectés.

Il est clair qu'Aristote subdivise la tête en trois « aires »; elles sont de l'avant vers l'arrière:

- \* « aire olfactive »; occupe une position médiane et constitue la faculté olfactive;
- \* « aire visuelle »; se trouve au dessus de l'aire olfactive et constitue la faculté visuelle;
- \* « aire auditive »; occupe une position latérale et constitue la faculté acoustique.

Aristote n'a pas pu subdiviser l'encéphale en aires fonctionnelles; pourquoi? En effet, l'encéphale est, pour lui, une partie mystérieuse. Il n'a pas pu déterminer ses liens anatomiques avec le cœur, ni avec les autres parties (organes des sens inclus). Il est, bien sure, indispensable pour le maintient de l'équilibre humorale, en modérant la chaleur cardiaque. Cependant son rôle dans le sens, et dans le mouvement n'est pas identifié. La moelle « épinière » intervient dans cette régulation humorale; elle est chaude, ce qui modère le froid encéphalique. Toutefois ; ce rapport humoral n'a pas le statut anatomique (physique).

L'encéphale, comme le sang et les matières fécales (déchets), ne perçoivent pas les sensibles et ils sont insensibles au toucher. Ce fait découle, probablement, de l'observation clinique des personnes qui souffrent des lésions encéphaliques.

Le sens serait un phénomène qui se produit dans les organes des sens (facultés sensitives); l'encéphale, organe intégrateur ( $il\bar{a}h \square$ ), serait le siège de l'intellect ('aql) et de la sagesse ( $\square ikma$ ). L'encéphale ne serait plus le principe du sens et du mouvement; il serait, plutôt, leur «organe intégrateur ou régulateur».

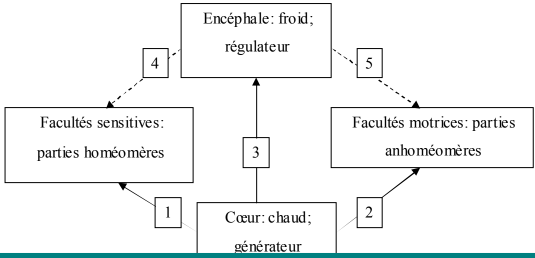


Figure XXIV. Les principes de certaines activités animales (activités psychiques chez Galien et les auteurs arabes étudiés) et leur régulation. Modèle établi d'après l'*Histoire des Animaux*; et les *Parties des Animaux* d'Aristote. 1: flux du sens; 2: flux du mouvement; 3 : flux de la chaleur innée et celui de la force animale; 4: régulation du sens; 5: régulation du mouvement. Les deux flux, 4 et 5 ne sont pas explicites; ils sont anticipés.

L'encéphale serait, d'après Aristote, indispensable pour l'intégrité de tout l'organisme ( $\Box ib\bar{a}\Box e$ ). Comment? Ailleurs il dit que l'encéphale, plus froid, atténue et modère la chaleur émanante du cœur. Autrement dit ; le cœur serait le générateur ou principe; tandis que l'encéphale serait le « régulateur » ou le répresseur. Mais; plusieurs questions se posent: quelle serait la nature de la chaleur cardiaque? Et quelles seraient les propriétés du froid encéphalique? Comment la chaleur cardiaque produit le sens et le mouvement et comment le froid encéphalique maintient leur régulation? Comment se produit l'interaction entre le chaud cardiaque et le froid encéphalique? Le texte de ces deux ouvrages, très sommaire, n'en contient pas de réponses.

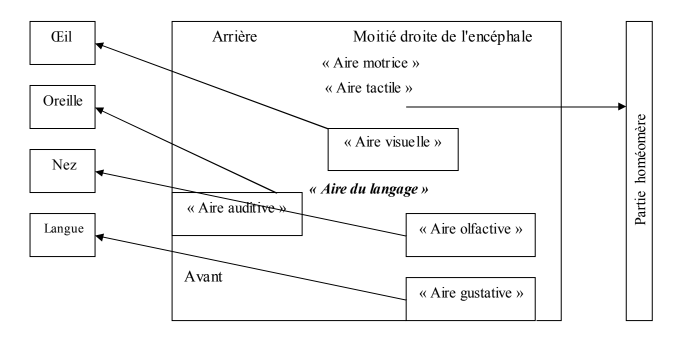


Figure XXV. Subdivision des ventricules encéphaliques en ventricules élémentaires selon les autorités étudiées.

Cette subdivision a été établie par Galien; al-Rāz□ reproduit les mêmes notes. Or □abar□ définit une « aire » qui constitue le principe du langage. Les nerfs sensitifs déterminent l'endroit des « aires sensitives » ; dont l'étendu reste indéterminé. Le toucher aurait son principe dans l'encéphale; il met en jeu toutes les parties homéomères; les nerfs tactiles sont multiples. Le mouvement serait dans la région occipitale; il implique plusieurs nerfs moteurs. Ainsi ces médecins n'ont pas pu déterminer « l'aire tactile »; et « l'aire motrice ». En outre ; les limites des « aires » définies restent indéterminées.

Galien subdivise les ventricules encéphaliques en ventricules élémentaires; dont chacun serait le principe du sens et du mouvement pour les parties subordonnées. Quelles seraient les bases de cette théorie? En effet Galien conjugue plusieurs faits anatomiques et postulats logiques pour réussir la transposition (transfert) du modèle aristotélicien: pour lui; l'encéphale constitue le principe de tous les organes des sens; il se contracte aussi; ainsi; il serait le principe du sens et du mouvement (activités psychiques). Les données anatomiques sont concordantes avec ce postulat: l'encéphale; la moelle «épinière »; les nerfs; les organes des sens; les tendons et même la peau et le muscle sont des tempéraments analogues. Ainsi; ils formeraient un «système anatomique », dont le principe serait l'encéphale. Ce système physique (anatomique) serait la base du modèle physiologique.

Galien, d'après certains prédécesseurs (Hippocrate et autres) dit que le sens et le mouvement résulteraient d'une séquence de faits; dont le principe serait l'encéphale. Ainsi; il a pu subdiviser cet organe en « aires », dont chacune serait l'origine d'une branche (nerf); qui se termine dans un organe subordonné. Or; plusieurs questions se posent: quel serait le rapport entre les différentes « aires » définies et comment se fait leur intégration? Comment se produit l'intégration de tous les sens? Quel serait le lien entre le sens et le mouvement, d'une part et les autres activités psychiques, à savoir la fantaisie, la création et la mémoire, d'autre part?

L'encéphale reçoit, du cœur, la chaleur qui maintient son tempérament; ce dernier conditionne toutes les activités psychiques. Cependant; en ce qui concerne les détails; on ne peut que répliquer les questions antérieures.

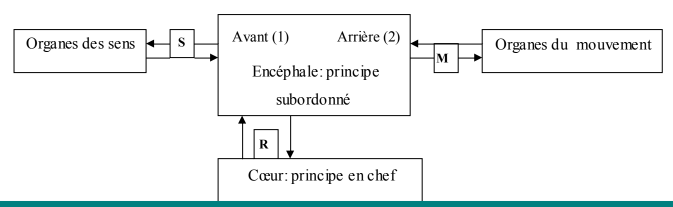


Figure XXVI. Intégration et régulation des activités sensorielles et celles des activités motrices selon le *Qānūn* d'Ibn Sînâ. (1): « aires sensitives » ; (2) : « aires motrices » ; S: boucle sensorielle. M: boucle motrice. R: boucle de régulation.

Selon Galien, les «aires sensitives » seraient dans la région frontale de l'encéphale; alors que les «aires motrices » seraient dans la région occipitale. Or, pour Ibn S□nā, les interactions entre tous ces éléments sont réciproques; ce qui permet la régulation des activités psychiques: une boucle sensorielle assure les activités sensorielles ; la boucle motrice assure les activités motrices ; alors que l'interaction entre l'encéphale et le cœur réussi leur régulation. Qazw□n□ adopte le même modèle; toutefois ; il ne parle pas de la troisième boucle.

En ce qui concerne le principe des activités psychiques ; deux hypothèses figurent dans les extraits neurologiques analysés :

1/ l'encéphale serait le principe en chef pour les activités psychiques.

2/ le cœur serait le principe en chef pour les activités psychiques; alors que l'encéphale serait son consécutif subordonné.

Selon Ibn S□nā ; la deuxième hypothèse serait la plus valable.

Les liens et les interactions entre les différentes parties nerveuses sont, dans le *Qānūn*, plus clairs et bien définis. La séquence des faits sensitifs et celle des faits moteurs sont plus cohérentes et différenciées. La même chose pour la création, la mémoire et l'imagination. Comment?

Aristote, Galien et autres prédécesseurs cherchaient des raisons macrophysiques (anatomiques); ils ont établi des modèles fonctionnels (métaphysiques) en se basant sur ces faits anatomiques. Aristote croyait beaucoup plus au système circulatoire; tandis qu'Hippocrate, Galien et autres croyaient plutôt au système nerveux. Or ces données n'étaient pas suffisantes pour résoudre les questions déjà soule vées et autres.

On doit fortement apprécier l'apport d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ ; dont l'analyse porte sur des dimensions beaucoup plus fines. Il a défini des éléments microphysiques « chimiques » pour expliquer les liens et les interactions entre les différentes structures (nerfs, encéphale et autres organes).

□abar□ dit que l'encéphale serait le principe du sens et du mouvement. Ailleurs; il dit que le sens serait une impression qui se produit dans l'encéphale et il dépend de son tempérament. C'est une grande ambiguïté: comment se produit l'empreinte sensorielle? Est-ce que cette empreinte encéphalique reste dans l'encéphale ? Ou bien passe-t-elle vers les organes des sens? Comment se produit la mobilisation et le transfert de cette empreinte; que ça soit dans l'encéphale; ou vers les

parties sous-jacentes subordonnées? Cette empreinte serait-elle une humeur; ou une forme? Seraitelle innée ou provoquée par un sensible? Le texte n'en contient pas de réponses.

Les rapports entre le sens, la fantaisie, la création et la mémoire restent lacunaires. Les cavités encéphaliques seraient les principes des activités psychiques.

Ibn S□nā adopte une thèse antérieure partagée: l'encéphale reçoit, du cœur, la force vitale, la chaleur innée et l'âme. Toutefois il définit d'autres flux afférents; l'encéphale reçoit, des nerfs et des organes des sens, des forces afférentes spécifiques ; comme il serait le siège des transformations psychiques (maturation de l'âme). L'encéphale serait l'origine de la force sensitive, de la force motrice et de la nourriture indispensables pour le maintient du tempérament normale de la moelle « épinière » et celui des nerfs. Ces derniers perçoivent les variations des sensibles et envoient des messages vers l'encéphale. Les interactions de l'encéphale avec la moelle « épinière » et les nerfs et même avec les autres parties du corps, sont réciproques. C'est plus proche de la notion du centre que de celle du principe.

Il est clair qu'Ibn S□nā conjugue plusieurs thèses et faits (les plus cohérents) antérieurs et apporte des réponses pertinentes et clés pour tant de questions de l'antiquité.

# 2.1.4. Notion de « l'information sensorielle »

Selon Ibn S nā; le nerf et les organes de sens perçoivent les variations des sensibles. Comment? Le sensible «stimule » l'âme psychique correpondante (les visibles stimulent l'âme visuelle qui occupe l'œil); le «pool » encéphalique maintient le flux des âmes «stimulées » dans les facultés sensitives, qui en constituent des voies passives. Ainsi; la perception sensorielle résulterait des **flux et des « adéquations » des âmes sensitives**. La partie encéphalique frontale serait responsable, grâce à ses pulsations, des flux de la majeure partie de l'âme sensitive; or les détails des « adéquations psychiques sensitives » font défaut. Les « informations sensorielles» atteignent l'encéphale via les nerfs correspondants; ce qui permet, au niveau de la région frontale, via le sens commun, leur intégration.

Si la théorie de percetion soutenue par Ibn  $S \square n\bar{a}$  montre certaines lacunes ; sa théorie cognitive est plus cohérente : la partie encéphalique frontale serait le siège de fantaisie  $(\square ay\bar{a}l)$ ; le ventricule occipitale serait le siège de sauvegarde et de mémoire; tandis que le ventricule médian relie l'âme frontale avec l'âme occipitale et serait le siège de sauvegarde. Ces ventricules encéphaliques ne constituent pas des voies psychiques passives ; ils jouent un rôle actif dans l'élaboration, les transferts et la sauvegarde des images et des intensions ou « informations ». Le tempérament encéphamique joue, donc, un rôle déterminant dans les **différenciations psychiques « cognitives ».** 

Qazw n adopte le modèle de Galien; l'encéphale serait subdivisé en aires, dont chacun recevrait un sensible spécifique: le sensible « stimule » le diaphane qui occupe l'organe de sens spécifique (l'oreille et le nez contiennent de l'air; l'œil contient de l'eau); ainsi; le « pool » encéphalique maintient le flux des diaphanes « stimulés » dans les organes des sens, qui en constituent des voies passives (flux et adéquation du sensible). L'encéphale est plus sensible parce qu'il est plus mou. Nous pouvons remarquer que plusieurs maillons restent lacunaires.

# 2.2. L'intellect et le langage

# 2.2.1. Le sens, l'intellect et le langage

|                          | Modèle de □abar□             | Modèle d'Ibn S□nā                                                               | Modèle de Qazw□n□                                                  |
|--------------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| parties<br>encéphaliques | Activités psychiques         | Activités psychiques                                                            | Activités psychiques                                               |
| Ventricule occipital     | sauve garde $(\Box if \Box)$ | sauve garde $(\Box if \Box)$                                                    | sauvegarde ( $\Box if\Box$ )                                       |
| Ventricule médian        | création <i>(fikr)</i>       | mémorisation (□ikr) création (fikr)                                             | intellect 'aql force créative (quwwa mufakkira) jugement (wahm)    |
| Ventricule frontal       | fantaisie (□awā□ir)          | fantaisie $(\Box ay\bar{a}l)$<br>imagination<br>$(ta\Box awwur)$<br>sens commun | fantaisie $(\Box ay\bar{a}l)$<br>force de fantaisie<br>sens commun |

Figure XXVII. Modèles représentant les principes des différentes classes de perception interne  $(\Box iss \ b\bar{a}\Box in)$  définies dans les traités analysés. Ces modèles ont été élaborés en se basant, respectivement, sur  $Firdaws \ al-\Box ikma$  de  $\Box abar\Box$ , le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S\Box n\bar{a}$  et le ' $A\Box \bar{a}\Box ib \ al-Ma\Box l\bar{u}q\bar{a}t$  de  $Qazw\Box n\Box$ . Les données ne sont pas, suffisamment, disponibles pour présenter le modèle de Galien et celui d'al-Rāz $\Box$ .

Pour Aristote; l'intellect et le sens se déroulent de deux façons analogues. L'intellect ('aql) serait un sens commun; ça veut dire, probablement, qu'il constitue le principe commun de tous les autres sens. Il s'agit, donc, d'une essence diffuse  $(\Box awhar\ mabs\bar{u}\Box)$  dans toutes les parties de l'animal. Son principe serait, donc, par déduction logique, le cœur. Les animaux ont le sens; ainsi ils seraient intelligents. Il a définit une loi qui exprime l'intelligence en fonction de la masse du tronc:

# Intelligence = K (masse des membres postérieurs/ masse du tronc)

Plus le tronc est robuste, moins l'animal serait intelligent.

Cependant; □abar□, en s'appuyant sur l'anatomie de Galien, pense que l'intelligence, comme les sens, seraient dans l'encéphale. Il distingue plusieurs types de forces intellectuelles qui sont: la fantaisie, la création et la mémoire. Ces trois forces constituent une faculté responsable du langage « aire du langage ». La partie encéphalique frontale est plus molle et grasse; ce qui favorise l'impression des sensibles et l'élaboration des empruntes sensorielles. Mais; comment se produisent la fantaisie; la création et la sauvegarde? Quels seraient les liens anatomiques et physiologiques entre les « aires sensitives » et « l'aire du langage »? Si les sens se produisent dans la paroi encéphalique; comment et où se passent toutes ces activités « linguistiques »?

Galien explique ces phénomènes, à l'instar du moulage dans l'argile: la paroi encéphalique, molle, serait le siège de l'impression sensorielle. Ces empreintes sont provoquées par des facteurs externes (sensibles). De la même façon, certains facteurs (indéterminés) nommés « imaginables » produisent des « empreintes imaginaires ». Le texte ne décrit pas les autres activités (création et sauvegarde); ainsi; plusieurs questions restent suspendues. La sauvegarde exige un « substrat », par rapport au précédent, plus dur pour assurer la conservation de l'empreinte; la création occupe une position intermédiaire.

On trouve, dans le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ , des réponses plus cohérentes; ce maître utilise un outil terminologique nommé âme (élément chimique). La paroi et les cavités encéphaliques seraient, bien évidemment, le siège de ces activités:

- \* le ventricule frontal serait le siège du sens commun, de la fantaisie et de l'imagination;
- \* le ventricule médian serait le siège de la création; il intervient dans la mémorisation;
- \* le ventricule occipital, plus dur, serait convenable pour la sauvegarde.

Toutefois; ces activités résulteraient des transformations de l'âme (transformations « chimiques ») sous l'action du tempérament encéphaliques et non pas de la déformation de la paroi encéphalique.

Des facteurs externes (non encéphaliques) peuvent conditionner ces transformations psychiques et, par conséquent, l'intellect.

Qazw □n□ définit la faculté linguistique comme étant la somme de dix sens:

- \* cinq externes; ce sont la vision, l'olfaction, le goût, l'audition et le toucher;
- \* et cinq internes; ce sont le sens commun et la force imaginante dans le ventricule frontal; jugement (al-wahm) et la force créative (mufakkira) dans le ventricule médian et la force de sauvegarde dans le ventricule occipital.

En effet; Qazw□n□ suit une méthode stricte: il a essayé de regrouper les phénomènes psychiques (sens et intellect) en un modèle, dont le langage serait son nœud intégrateur. Le langage serait l'activité la plus importante; il exige la «coopération» de dix sens subordonnés. Autrement dit, la force responsable du langage serait un genre, dont les forces psychiques impliquées dans le sens et dans l'intellect seraient leurs consécutives subordonnées. Il ne détermine pas une «aire du langage» (principe anatomique); ces forces seraient dans les ventricules et non pas dans les parois encéphaliques. Est-ce que le principe du langage serait dans l'un des ventricules cités? Ou bien il serait la somme de tous les ventricules impliqués «aires subordonnées»? Comment se produit l'interaction entre ces dix forces? Comment se déroule leur différenciation à partir de la force principale? Les attributs de ces forces, définies par Qazw□n□, ne permettent pas de dépasser les barrières déjà soulevées.

## 2.2.2. Empreinte ou image sensorielle

Aristote, dans *l'Histoire des Animaux* et dans les *Parties des Animaux*, établit une définition sommaire de l'intellect (sens le plus diffus: le plus commun); en plus, il n'a pas pu décrire son interaction avec les sensibles et les autres sens. La notion de l'intellect était une notion sommaire et indifférenciée. Or Galien décrit cette interaction par analogie: une empreinte sensorielle se produit, dans le tissu encéphalique gras et mou, sous l'action du sensible spécifique. L'imagination met en jeu une interaction analogue entre un élément « imaginable » et son « aire » spécifique; les autres activités cognitives seraient analogues.

□abar□ adopte la conception de Galien; toutefois; il ajoute d'autres éléments (forces) indispensables pour réussir ces interactions. Ibn S□nā définit ces forces comme étant des tempéraments subtils, âmes psychiques ou « médiateurs chimiques »; dont l'interaction avec leurs sensibles spécifiques, d'une part, et entre eux, d'autre part, produirait des « images ». Ces images

| « métamorphiques » seraient les piliers de l'intellect et du langage. Qazw⊔n⊔ parle des « images »   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| sensorielles mais ; il n'a pas pu déterminer comment elles se produisent; ni comment se produit leur |
| différenciation.                                                                                     |

#### **Conclusion**

| Auteurs  | Barriè res soule vées                                                              |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| Aristote | Principe en chefet essence                                                         |
| Galien   | Principes immédiats (organe principal et « aire spécifique » pour chaque activité) |
| □abar□   | Forces principales et forces subordonnées                                          |
| Al-Rāz□  | Reproduit les dits de Galien et ceux d'autres prédécesseurs                        |
| Ibn S□nā | L'âme psychique principale et les âmes psychiques subordonnées                     |
| Qazw n = | Intégration des forces psychiques et le langage                                    |

Figure XXVIII. Modèle représentant une synthèse épistémologique concernant les barrières neuropsychologiques.

| T1 . 1 .            | •.             |             |             | . 1.0        | or .      |
|---------------------|----------------|-------------|-------------|--------------|-----------|
| Il est clair que ce | es maitres ana | lysaient se | lon des din | nensions dif | térentes: |

Analyse métaphysique; c'est le cas d'Aristote, de □abar□ et de Qazw□n□; le premier pose la question de l'essence et les deux derniers définissent les forces;

Analyse physique, pratiquée par Galien, qui détermine l'organe principal et les « Aires spécifiques »;

Analyse microphysique, cas d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ , qui occupe une position intermédiaire. Il définit les âmes psychiques comme étant des éléments chimiques « médiateurs chimiques».

| Palier métaphysique                      | Palier microphysique   | Palier physique    |
|------------------------------------------|------------------------|--------------------|
| Essence commune, diffuse et non sensible | Tempéraments subtils   | Tempéraments       |
| (plus fine). Aristote                    | (âmes), spécifiques et | compacts (organes) |
| Forces spécifiques. □abar□ et Qazw□n□    | sensibles. Ibn S□nā    | sensibles. Galien  |

Figure XXIX. Modèle représentant les paliers neuro-épistémologiques développés par les autorités étudiées.

# 3. Rôle de la moelle « épinière » dans les activités psychiques

# 3.1. Tempérament de la moelle « épinière »

Tableau (XXXVIII) : les traits humoraux de la moelle « épinière » tels qu'ils furent définis dans les extraits analysés.

| Les faits                                                                                                                                                                                                                                             | A | G | T | R | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| La moelle est l'un des liquides qu'on trouve chez certains animaux sanguins (qui ont le sang)                                                                                                                                                         | + |   |   |   |    |   |
| De même que le sang est renfermé dans les vaisseaux, la moelle l'est dans les os                                                                                                                                                                      | + |   |   |   |    |   |
| Chez les jeunes animaux, la moelle est complètement sanguine ; puis elle devient semblable à de la graisse ou à du suif                                                                                                                               | + |   | + |   |    |   |
| Chez les animaux, la moelle (liquide) existe presque toujours à l'état congénital                                                                                                                                                                     | + |   |   |   |    |   |
| La moelle a un tempérament analogue à celui du sang; elle ne correspond pas à la force germinative (quwwatu zar iyati al-maniy)                                                                                                                       |   |   | + |   |    |   |
| L'encéphale ne constitue pas le principe de la moelle «épinière» $(mu \square \square u \ al\text{-}fiq\bar{a}r)$ : le premier a un tempérament froid ; alors que la deuxième a un tempérament chaud et gras $(\square \bar{a}rru \ al\text{-}dasim)$ |   |   | + |   |    |   |

| Le tempérament chaud de la moelle modère ou régule $(yu \square addil)$ le froid encéphalique                                            |   | + |   |   |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|
| La moelle épinière $(mu \square \square u \ al\text{-}fiq\bar{a}r)$ a un tempérament analogue $(yu\bar{s}bihu)$ à celui du tissu adipeux |   | + |   |   |   |
| La quantité de la moelle diminue avec l'âge                                                                                              | + |   | + |   |   |
| L'encéphale récupère la nourriture ou l'humidité $(ru \square \bar{u}ba)$ à partir de la moelle et des nerfs                             |   |   |   | + |   |
| La moelle assure la nutrition des os                                                                                                     |   |   |   | + |   |
| La moelle (humidité $ru \square \bar{u}ba$ ) serait le principe de tout le corps ; elle se différencie juste après le système vasculaire |   |   |   |   | + |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

(): L'attribut fait défaut dans les extraits correspondants.

D'après Aristote; la moelle, la graisse et le suif seraient des tempéraments analogues; ils dérivent du sang par coction. La moelle «épinière» est chaude; ce qui permet l'adéquation du froid encéphalique, dont le tempérament serait tout à fait antagoniste. □abar□ reproduit la même chose. Galien ne discute pas ces faits métaphysiques; il affirme que la masse de la moelle «épinière», comme celle de l'encéphale, diminuent avec l'âge. Ibn S□nā pense que les nerfs, la moelle «épinière» et l'encéphale seraient des tempéraments analogues; il souligne les rapports nutritionnels entre ces trois tempéraments. Qazw□n□ présente ses connaissances sur l'ontogenèse de la moelle «épinière».

| 3 2  | Rôle de la moelle | u óninière w dans l | le sons et dans   | le mouvement |
|------|-------------------|---------------------|-------------------|--------------|
| J.4. | Kote ae ta moeue  | « eviniere » aans i | ie sens ei aans i | ie mouvemeni |

Tableau (XXXIX): rôle de la moelle « épinière » dans le sens et dans le mouvement selon les extraits analysés.

| Les faits                                                                                                | A | G | T | R | IS | Q |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Le cerveau et la moelle ne produisent aucune sensation                                                   | + |   |   |   |    |   |
| La moelle cervicale $(nu \Box \bar{a} \Box e \ al$ -'unuq) assure le sens et le                          |   |   |   |   |    |   |
| mouvement aux membres supérieurs et aux organes respiratoires                                            |   | + |   | + |    |   |
| $(a \square \square \bar{a} \square u \ al\text{-nafas})$                                                |   |   |   |   |    |   |
| Si la moelle est atteinte; le sens et le mouvement se trouvent                                           |   |   |   |   |    |   |
| altérés (ta arrara) dans les parties sous-jacentes                                                       |   | + |   | + | +  |   |
| Si une partie latérale (gauche ou droite) de la moelle est atteinte ; la                                 |   |   |   | + |    |   |
| partie correspondante se trouve relâchée ( $istar \Box \bar{a}$ )                                        |   | + |   | + | +  |   |
| Si une petite partie de la moelle est atteinte ; l'organe                                                |   |   |   |   |    |   |
| correspondant ou une de ses parties se trouve relâchés                                                   |   |   |   |   | +  |   |
| Les parties nerveuses internes $(a \Box \Box \bar{a} \Box e \ 'a \Box b\bar{a}niya \ b\bar{a} \Box ina)$ |   |   |   |   | +  |   |
| assurent, avec l'encéphale et la moelle, des activités coordonnées                                       |   |   |   |   | Т  |   |

| (af□āl muštaraka)                                                |  |  |   |  |
|------------------------------------------------------------------|--|--|---|--|
| L'âme motrice serait plus forte dans les membres postérieurs que |  |  |   |  |
| dans les membres antérieurs                                      |  |  | + |  |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

(): L'attribut fait défaut dans les extraits correspondants.

Selon Aristote; la moelle «épinière» (insensible) n'intervient pas dans le sens et dans le mouvement; elle modère le froid encéphalique et joue, peut être, un rôle indirect «régulateur». Cependant Galien affirme qu'elle serait le principe immédiat du sens et du mouvement pour les organes correspondants; ce modèle physiologique se base sur le modèle anatomique: l'encéphale, la moelle «épinière» et les nerfs constituent un système qui se caractérise par une dominance apicale ainsi; si une partie est atteinte, les activités des parties sous-jacentes seraient perturbées, ou complètement abolies. Al-Rāz et Ibn S nā adoptent le même modèle.

En outre; Galien pense que le «système nerveux» serait composé de deux monomères indépendants. La moelle «épinière» conserve cette symétrie bilatérale; elle serait composée de deux cordons indépendants, séparés par une cloison virtuelle; dont chacun envoie le sens et le mouvement aux organes homolatéraux. Al-Rāz□ n'en croit pas assez; tandis qu'Ibn S□nā adopte cette hypothèse. □abar□ et Qazw□n□ n'ont pas traité ces questions.

# 4. Rôle des nerfs dans les activités psychiques

# 4.1. Tempérament et types de nerfs

Tableau (XXXX) : Les propriétés humorales des nerfs, tirés des traités analysés.

| Les propriétés humorales des nerfs                                                                                      | A | G | T | R | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Si on le coupe (tendon) ses parties ne se ressoudent pas                                                                | + |   |   |   |    |   |
| Si on coupe le nerf ses parties ne se ressoudent pas                                                                    |   | + |   | + | +  |   |
| On peut classer les parties homéomères selon le degré décroissant du                                                    |   |   |   |   |    |   |
| froid comme suit : le phlegme (bulġum); le tissu adipeux ( $\S{a} \square m$ ); les                                     |   |   |   |   |    |   |
| poils $(\check{s}a\Box r)$ ; l'os; le cartilage $(\dot{g}u\Box r\bar{u}f)$ ; le ligament $(rib\bar{a}\Box)$ ; le tendon |   | + |   |   | +  |   |
| (watar); l'épithélium (ģišā□e); le nerf; la moelle «épinière»;                                                          |   |   |   |   |    |   |
| l'encéphale et la peau qui a un tempérament modéré (mu □ tadil)                                                         |   |   |   |   |    |   |
| On peut classer les parties homéomères selon le degré décroissant du                                                    |   |   |   |   |    |   |
| sec comme suit : les poils, l'os, le cartilage, le ligament, le tendon,                                                 |   |   |   |   |    |   |
| l'épithélium, les artères (al-šarā $y \square n$ ), les veines (al-awrida), le nerf                                     |   | + |   |   | +  |   |
| moteur (' $a \square ab \ al - \square araka$ ), le cœur, le nerf sensitif (' $a \square ab \ al - \square iss$ ) et    |   |   |   |   |    |   |
| enfin la peau dont le sec est modéré                                                                                    |   |   |   |   |    |   |
| Le nerf sensitif est plus tendre (alyan) que le nerf moteur                                                             |   | + |   |   | +  |   |
| Le nerf moteur est plus dur $(a \square lab)$ que le nerf sensitif                                                      |   | + |   |   | +  |   |
| Les nerfs dont le tempérament est plus sec seraient meilleurs et plus forts                                             |   | + |   | + |    |   |

| Le nerf moteur est plus fort (aqwā) que le nerf sensitif                                 | + | + | + |   |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|
| La majorité des nerfs sensitifs bourgeonnent du prosencéphale ; plus le                  |   |   |   |   |   |
| nerf sensitif est tendre (layin) plus sa conductivité serait meilleure (ašadda           |   |   |   | + |   |
| $ta \Box diya)$                                                                          |   |   |   |   |   |
| La majorité des nerfs moteurs bourgeonnent de la partrie postérieure de                  |   |   |   |   |   |
| l'encéphale. Les terminaisons du nerf moteur sont plus dures que son                     |   |   |   | + |   |
| origine.                                                                                 |   |   |   |   |   |
| Le tempérament des nerfs serait analogue à celui de l'encéphale                          |   |   |   | + |   |
| Le nerf est ductile ('alik) parce qu'il bourgeonne de l'encéphale                        |   | + |   | + | + |
| L'encéphale et la moelle « épinière » assureraient la nutrition des nerfs                |   |   |   | + |   |
| L'encéphale récupère la nourriture et l'humidité $(ru \Box \bar{u}ba)$ de nerfs et de la |   |   |   |   |   |
| moelle «épinière »                                                                       |   |   |   | + |   |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

(): attribut fait défaut dans les extraits correspondants.

Tableau (XXXX) bis: Les propriétés humorales des nerfs, tirés des traités analysés.

| Les propriétés humorales des nerfs                                                              | A | G | T | R | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Plus les nerfs et la « gaine de myéline » (masālikuhā al-lat□ tata□alaqu                        |   |   |   |   |    |   |
| 'alayhā) sont épais et forts, plus l'encéphale serait fort                                      |   |   |   |   | +  |   |
| La gaine de graisse (al-ša $\square m$ ), plus chaude et plus humide, modère le                 |   |   |   |   |    |   |
| froid du nerf                                                                                   |   |   |   |   |    | + |
| Chez les enfants, les nerfs et l'encéphale sont plus faibles; ils deviennent                    |   |   |   |   |    |   |
| plus forts chez les adultes                                                                     |   |   |   |   | +  | + |
| Les nerfs assurent la distribution ( $tafr \square q$ ) de l'âme psychique qui se               |   |   |   |   |    |   |
| produit (yataqawwam) dans l'encéphale                                                           |   |   |   |   | +  |   |
| Le nerf assure le transport des humeurs $(a \square l\bar{a} \square)$ via des canalicules fins |   |   |   |   |    |   |
| $(ma \Box \bar{a}r \Box \Box ayiqa)$                                                            |   | + |   | + |    | + |
| La diffusion des forces sensitives à travers les nerfs compacts (gayr                           |   |   |   |   |    |   |
| $mu \square awwafa$ ) serait analogue à la diffusion des rayons solaires à travers              |   |   | + |   |    |   |
| l'air et les cristaux (al-billawr)                                                              |   |   |   |   |    |   |
| Le nerf assure le transport de l'âme et d'autres matières                                       |   |   |   |   | +  |   |
| Le venin du scorpion diffuse à travers les nerfs et agit au niveau de                           |   |   |   |   |    |   |
| l'encéphale                                                                                     |   |   |   |   | +  |   |

| Certaines drogues comme celles issues de l'hellébore (al-□arbaq)   |  |  |   |  |
|--------------------------------------------------------------------|--|--|---|--|
| induisent la dessication du nerf                                   |  |  | + |  |
| D'autres drogues comme l'opium (al-afiūn) agissent directement sur |  |  |   |  |
| l'âme                                                              |  |  | + |  |

(+) : attribut défini par l'auteur correspondant ;

(): L'attribut fait défaut dans les extraits correspondants.

Aristote affirme, en se basant probablement sur des constatations évidentes, que les tendons ne se ressoudent pas. Galien confirma, avec beaucoup plus de précisions, la même assertion; ses travaux anatomiques seraient à l'origine d'un groupe de faits physiologiques:

- \* les nerfs seraient, comme les autres parties physiques, composées de quatre éléments; le chaud, le froid, le sec et l'humide;
- \* ils n'occupent pas le terme de l'échelle humorale ainsi; ils reçoivent les humeurs  $(a \square l\bar{a} \square)$ , à travers des microcanalicules, des organes principaux et ils auraient, eux mêmes, des organes subordonnés;

Al-Rāz $\square$  reproduit les mêmes notes.  $\square$  abar $\square$  en reproduit une faible partie. Or Ibn S $\square$ nā en a pu apporter beaucoup de détails et de précisions; il formula des hypothèses:

- \* les nerfs se nourrissent de l'encéphale et de la moelle « épinière »; ce rapport nutritionnel est réciproque;
- \* les nerfs n'ont pas une influence humorale sur les âmes psychiques; ils en assurent, simplement, la distribution;
- \* certaines matières (exemple: l'hellébore \( \pi arbaq \) agissent sur l'équilibre humoral du nerf; elles peuvent renforcer l'humide, le sec, le chaud ou le froid;
- \* d'autres matières telles que l'opium (afiūn) agissent directement sur l'âme.

Il est clair qu'Ibn S□nā distingue deux modes d'action des toxines sur le « système nerveux » : certaines agissent sur les structures anatomiques ; d'autres agissent sur l'âme ou « neuromédiateurs ». Ailleurs (tableau page qui suit) il définit un troisième mode qui résulte de la « compétition » (muzā□ama) entre la toxine et l'âme. Qazw□n□ en adopte une synthèse tronquée.

Tableau (XXXXI): rôle des nerfs dans le sens et dans le mouvement.

| Les nerfs et les activités psychiques                                                                                                                      | A | G | T | R | IS | Q |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| La chair est divisible en tous sens, et non pas, comme les tendons et les veines dans le sens de la longueur seulement                                     | + | + |   | + | +  |   |
| On ne ressent aucun engourdissement dans les parties du corps dépourvues de nerfs                                                                          | + |   |   |   |    |   |
| Si le nerf est coupé en longueur ( $\check{s}uqqa$ $bi$ - $l$ - $\square \bar{u}l$ ), le sens et le mouvement restent intacts dans les organes subordonnés |   | + |   | + | +  |   |
| Si le nerf subit une coupe transversale $(qa \square \square e \ 'ar \square \square)$ partielle, les parties subordonnées se relâchent                    |   |   |   | + | +  |   |
| Si les nerfs sont atteints, la maladie touche aussi les facultés $(a \square \Box \bar{a} \square e)$ subordonnées                                         |   | + | + | + | +  |   |
| Les paires de nerfs crâniens assurent des activités coordonnées (taqbalu $fi\Box la\ ba\Box\Box ih\bar a\ al\ ba\Box\Box)$                                 |   | + |   | + | +  |   |
| La perturbation du sens gustatif et du toucher résulte de causes qui                                                                                       |   |   |   |   | +  |   |

| surviennent, dans la plupart des cas, dans les terminaisons nerveuses                                              |   |   |   |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|--|
| proximales ou «synapses» ( $anh\bar{a} \Box e \ qar \Box ba$ ) et; parfois dans                                    |   |   |   |  |
| l'encéphale                                                                                                        |   |   |   |  |
| La force motrice serait plus puissante que la force sensitive. Autrement                                           |   |   |   |  |
| dit; la force sensitive est principale; alors que la force motrice constitue                                       | + |   | + |  |
| sa consécutive subordonnée                                                                                         |   |   |   |  |
| Le nerf « mixte » $(al-'a \square abu \ kulluhu)$ comporte des « fibres » motrices                                 |   |   |   |  |
| (' $a \square abatu \ al - \square araka$ ) et des « fibres » sensitives (' $a \square abatu \ al - \square iss$ ) |   | + |   |  |
| Les nerfs tactiles innervent tout le corps                                                                         |   | + |   |  |
| Les douleurs qui surviennent dans les nerfs (plus proches de l'encéphale :                                         |   |   |   |  |
| principe du sens) sont plus intenses que celles qui surviennent dans les                                           |   | + |   |  |
| organes subordonnés                                                                                                |   |   |   |  |
| Les tendons (awtār) reçoivent une force sensitive faible ( $\square iss \ yas \square r$ )                         |   | + |   |  |
| Le nerf optique (al-'a $\Box$ aba al-mu $\Box$ awwafa) droit innerve l'œil gauche                                  | + |   |   |  |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

(): L'attribut fait défaut dans les extraits correspondants.

Tableau (XXXXI) bis: rôle des nerfs dans le sens et dans le mouvement.

| Les nerfs et les activités psychiques                                                                             | A | G | T | R | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Le nerf optique droit « innerve » l'œil droit                                                                     |   | + |   | + | +  | + |
| Si le nerf optique droit est obturé ou coupé, l'âme visuelle atteint l'œil                                        |   |   |   |   |    |   |
| droit via le nerfoptique gauche                                                                                   |   | + |   |   | +  |   |
| Le sens et le mouvement subissent, via les nerfs, un flux centrifuge                                              |   |   |   |   | +  |   |
| L'encéphale reçoit des flux psychiques sensitifs et moteurs « centripètes »                                       |   |   |   |   | +  |   |
| Les nerfs crâniens innervent (assurent le sens et le mouvement) la tête, le                                       |   |   |   |   |    |   |
| visage et les viscères $(al-a \Box \check{s}\bar{a} \Box e \ al-b\bar{a} \Box ina)$ ; alors que les nerfs spinaux |   | + |   |   | +  | + |
| $(a \Box \Box \bar{a}b \ al-nu \Box \bar{a} \Box e)$ innervent tous les organes                                   |   |   |   |   |    |   |
| La majorité des nerfs sensitifs bourgeonnent de la partie encéphalique                                            |   |   |   |   |    |   |
| antérieure. Plus le nerf sensitif est tendre (layin); plus sa conductivité                                        |   |   |   |   | +  |   |
| serait meilleure (ašadda ta□diya)                                                                                 |   |   |   |   |    |   |
| La majorité des nerfs moteurs bourgeonnent de la partie encéphalique                                              |   |   |   |   |    |   |
| postérieure. Les terminaisons du nerf moteur sont plus dures que son                                              |   |   |   |   | +  |   |
| origine.                                                                                                          |   |   |   |   |    |   |

| Le nerf « sciatique » (' $a \square abu \ al$ - $ri \square li$ ) se ramifie et se termine dans la jambe et dans le pied                                    |  |  | + |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|---|---|
| Les organes principaux $(a \Box \Box \bar{a} \Box e \ kar \Box ma)$ sont innervés par plusieurs nerfs                                                       |  |  | + |   |
| La ramification du nerf se produit du haut vers le bas                                                                                                      |  |  | + |   |
| Les nerfs assurent la distribution $(tafr \Box q)$ de l'âme psychique qui se produit $(yataqawwam)$ dans l'encéphale                                        |  |  | + | + |
| Le nerf assure le transport de l'âme et d'autres matières                                                                                                   |  |  | + |   |
| Le venin du scorpion diffuse à travers les nerfs et agit au niveau de l'encéphale                                                                           |  |  | + |   |
| Certaines drogues comme l'hellébore (al-□arbaq) induisent la dessiccation du nerf; d'autres drogues comme l'opium (al-afyūn) agissent directement sur l'âme |  |  | + |   |

(+): attribut défini par l'auteur correspondant;

(): L'attribut fait défaut dans les extraits correspondants.

Aristote remarqua le rapport (Nerf ou tendon / engourdissement). Cette constatation serait l'objet d'une différenciation dans les travaux ultérieurs; Galien en a réussi la définition d'un groupe de rapports dérivés:

| Nerf moteur / mouvement           | Nerf / encéphale                   |
|-----------------------------------|------------------------------------|
| Nerf sensitif / sens              | Nerf / moelle « épinière »         |
| Nerf « mixte » / sens + mouvement | Nerf / moelle épinière / encéphale |
| Sens / mouvement                  | Nerf / nerf                        |

Toute fois; il convient de souligner que ses rapports forment un « système » passif: les rapports entre les différentes parties neurologiques sont l'objet d'une hiérarchie stricte; dont les détails font défaut.

Ibn  $S \square n\bar{a}$  a pu établir, à partir du modèle précédent et d'autres modèles antérieurs, un modèle plus dynamique:

1. il a défini d'autres rapports plus immédiats ;

| - rapports âme, d'une part et structures nerveuses d'autre part (encéphale, moelle épinière, nerf,         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| organe de sens);                                                                                           |
| - rapports âmes psychiques/ âme animale                                                                    |
| - rapports âmes psychiques sensitifs/ âme moteur ;                                                         |
|                                                                                                            |
| 2. il a pu attribuer à ces rapports psychosomatiques un ensemble de faits fonctionnels;                    |
| - rapports nutritionnels entre les parties du « système nerveux » et l'âme                                 |
| - rapports âme/ organe/ sens ;                                                                             |
| - rapports âme/ organe/ mouvement ;                                                                        |
| - rapports âme/ organe/ faits cognitifs (création, jugement,etc.)                                          |
| Qazw□n□ présente une version sommaire des modèles précédents                                               |
|                                                                                                            |
|                                                                                                            |
| 5. Physiologie des organes sensoriels                                                                      |
| 5.1. La vision                                                                                             |
| 1: al-□adaqa désigne l'œil tout entier et les parties voisines (vaisseaux ; nerfs et muscles) chez         |
| Aristote (version arabe); elle désigne l'ouverture qui se trouve dans l'iris selon Galien (version         |
| arabe), al-Rāz□ et Qazw□n□; et le cristallin chez □abar□ et Ibn S□nā. « Elle est froide et humide          |
| (faite d'eau), claire et serait pour ces raisons le principe de la vision » c'est une conception partagée; |

2: comment se produit la vision? Quels seraient les faits élémentaires de ce sens? Selon Aristote le sens de la vision résulterait d'un « moulage » qui implique, d'une part, le sens visuel et, d'autre part, les couleurs et les formes:

Ces autorités peuvent être classées en deux grands courants: un dit de l'intromission; dont □abar□,

Galien et Aristote font partie et le second, croit à l'extramission, représenté par al-Rāz□, Ibn S□nā

dont l'originale serait sujet d'une séquence de transferts.

et Qazw $\square$ n $\square$ .

Sens visuel ( $\check{s}am \square e$ ) - forme et couleurs ( $\square \bar{a}tam$ ) = vision en puissance

# Puissance $(\check{s}am \Box e)$ + forme et couleurs $(\Box \bar{a}tam)$ = vision en entéléchie $(naq\check{s}\ al - \Box \bar{a}tam)$

| □abar□ adopte le même modèle. Galien ne contredit pas les postulats antérieurs; toute fois il utilise                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| un modèle plus adapté « modèle optique »: la vision serait une image (šaba □) qui se produit entre                                             |
| une lumière $(r\bar{u} \Box b\bar{a} \Box ir; r\bar{u} \Box n\bar{u}r \Box)$ et le visible. L'air assure la genèse et la transmission de cette |
| image. Au niveau du « chiasma optique » $(taq\bar{a}\Box u\Box e\ \Box al\Box b\Box)$ se produit l'identité entre les deux                     |
| images; celle de l'œil droit et celle de l'œil gauche:                                                                                         |
| Ame visuelle $(n\bar{u}r; r\bar{u} \square n\bar{u}r \square) + \text{visibles} = \text{vision: image } (\tilde{s}aba \square)$ . Galien.      |
| Ame visuelle / force + visible = image ( $ta\check{s}abbu \square + ta\check{s}annu \square + ta \square diya$ ). Ibn S $\square$ nā.          |
| Ibn S □ nā établit un modèle qui se base sur une synthèse antérieure. Toute fois ; son apport est très                                         |
| important: l'image ( $\check{s}aba\square$ ) se transmet à travers l'air; la cornée et la pupille ( $\square uqb$ ).                           |
| Le cristallin serait l'équivalent d'une lentille convergente (phénomène optique proprement dit)                                                |
| ainsi; cette image serait contractée (tašannu□) avant d'être transmise vers le «chiasma» ou elle                                               |
| serait identifiée avec l'autre image. Qazw $\square$ $n\square$ reproduit une synthèse tronquée (abrégée).                                     |
| 3: la physiologie, comme l'anatomie de l'œil, fait défaut dans les travaux d'Aristote. Dans le $\Box \bar{a}w\Box$                             |
| d'al-R $\bar{a}z\Box$ on trouve, au nom de Galien, une description très avancée des enveloppes et des                                          |
| humidités de l'œil; dont la physiologie est mystérieuse. □abar□ pose une hypothèse: ces enveloppes                                             |
| et ces humidités protègent et maintiennent le cristallin. Ibn S□nā en apporte quelques précisions                                              |
| les enveloppes et les humidités profondes (derrière le cristallin) assurent la nutrition du cristallin;                                        |
| tandis que celles qui lui sont antérieures permettent l'adéquation de la lumière afférente; la                                                 |
| transmission et la contraction de l'image (fonctions optiques proprement dit). Qazw $\square$ n $\square$ regroupe                             |
| touts ces détails en un terme sommaire $(manfa \square a)$ .                                                                                   |
| 4: comment ces autorités avaient-elles expliqué l'ouverture et la fermeture de la pupille? Galier                                              |
| pense que la pupille s'ouvre et se ferme selon l'abondance de l'âme visuelle (lumière interne). Al-                                            |
| Rāz□ a pu dégager un facteur cosmologique (la lumière externe): l'ouverture de l'iris s'ouvre et se                                            |
| ferme grâce à une matière $(fa \square l)$ mais ; aussi, selon l'abondance de la lumière externe. Il ajoute que                                |
| cette ouverture s'élargie à cause du relâchement (istir $\Box \bar{a} \Box e$ ) de l'iris et elle se rétrécie suite à la                       |
| distension (tašannu□) de cette enveloppe. Ibn S□nā suppose que la régulation du diamètre                                                       |
| pupillaire dépend du besoin du cristallin en lumière externe.                                                                                  |
|                                                                                                                                                |

Ibn S  $\Box$  nā établi la physiologie de l'œil d'une manière déductive: La position des membranes et leurs propriétés physiques (anatomiques), à savoir la structure et la texture, la couleur, la transparence, les ouvertures ( $\Box uqb$ ) et les rapports sont bien entendues. La rétine serait le lien entre l'encéphale et les différentes humidités de l'œil; cette communication est déduite du contact immédiat. Les autres enveloppes seraient subordonnées; elles évitent la dessiccation des humidités et des enveloppes de l'œil et assurent, par leurs terminaisons transparentes, la pénétration et l'adéquation de la lumière vers le cristallin.

Les dits d'Ibn S□nā sont concordants avec la théorie de l'extramission: la lumière externe atteint le cristallin (en traversant la cornée, la gélatineuse et la pupille) qui produit une image « contractée » du visible. Mais; l'étape suivante reste lacunaire. Ailleurs; l'auteur dit que: la rétine constitue le lien anatomique entre les humidités de l'œil et l'encéphale ; cette liaison ne dépasse pas le statut humoral (nutrition et maintient des enveloppes et des humidités de l'œil). Est-ce que la lumière externe traverse la vitreuse et touche la rétine ? Ou bien s'arrête au niveau du cristallin? Comment la rétine assure la liaison « communication » entre l'encéphale et ces humidités, surtout le cristallin? Quels sont les faits psychiques (comportement de l'âme visuelle) qui se produisent dans les enveloppes de l'œil, dans ses humidités et dans le nerf optique?

L'auteur parle de deux phénomènes qui convergent au niveau du cristallin; le flux de la nourriture, à partir de l'encéphale; et le flux de la lumière externe. Le rapport entre les deux flux n'est pas traité; le processus de la vision n'est pas achevé; peut être; parce que l'effet de la lumière sur la rétine n'était pas encore dégagé; et le courant de l'intromission était, encore, suffisamment fort pour bloquer le flux de la lumière externe dans le cristallin.

#### 5.2. Le sens de l'ouïe

1: l'appareil de l'audition serait, selon Aristote, la partie cartilagineuse moyennement velue; car cette partie serait la plus apte  $(mutahayi \Box a)$  pour accepter (taqbal) les sons. Galien ne contredit pas ces faits; toutefois; il précise que cet appareil serait composé de la cinquième paire de nerfs crâniens.  $\Box$ abar $\Box$ ; al-Rāz $\Box$  et Qazw $\Box$ n $\Box$  adoptèrent, implicitement ou explicitement, cette synthèse cumulée. Ibn S $\Box$ nā aussi; toutefois; il en apporte plus de contingent et de précisions: ces nerfs crâniens se terminent dans une membrane  $(\dot{g}i\dot{s}\bar{a}\Box e)$ ; qui serait le principe immédiat du sens de l'audition.

2: selon le *Qānūn* cette membrane serait principale (siège de l'audition); les autres parties de l'oreille assurent des tâches subordonnées à savoir l'adéquation des sons; protection de la membrane contre le froid; ... etc. Ce modèle a été déduit en se basant sur celui de la vision.

| 3: $\Box$ abar $\Box$ pense que les sons résulteraient de l'excitation de l'air $(qar\Box e; \Box awiye)$ . Ibn S $\Box$ nā ajoute que cette excitation produit des ondes sonores perceptibles par le sens de l'audition via la membrane. Or ces faits restent lacunaires chez Aristote; Galien; al-Rāz $\Box$ et ils sont sommaires chez Qawz $\Box$ n $\Box$ .                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5.3. Le sens de l'odorat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1: l'appareil olfactif serait, selon Aristote, la narine. □abar□, en s'appuyant probablement sur l'anatomie de Galien, pose l'hypothèse suivante: cet appareil est composé, en plus de la narine, des nerfs qui bourgeonnent de la région encéphalique frontale; les arguments anatomiques de cette hypothèse « nerfs olfactifs » étaient encore cryptés. Ibn S□nā ne contredit pas cette synthèse cumulée; dont il apporte de l'ordre et de précisions: les « ganglions olfactifs » ou (□alamatayn) seraient le principe immédiat du sens olfactif.      |
| 2: les rapports entre la narine et le principe du sens olfactif étaient, dans la conception d'Aristote, très mystérieux. Les « nerfs olfactifs » -voies olfactives- supposés impliqués dans ce sens, restent cryptés dans les travaux de Galien; de □abar□ et d'al-Rāz□. Ibn S□nā définit les « ganglions olfactifs » ou (□alamatayn) comme principe immédiat de l'olfaction; dont les autres parties (narines, os spongieux, voies nasales) seraient subordonnées.                                                                                       |
| 3: Aristote définit l'olfaction comme étant l'interaction entre l'odeur et le sens. Alors; comment l'odeur passe du corps odorant à l'air? Et comment se produit cette interaction? Concernant la première question; $\Box$ abar $\Box$ pose l'hypothèse suivante: les odeurs (vapeurs) passent du corps odorant dans l'air par dissolution $(ta\Box allul)$ . Ibn $S\Box$ nā en adopte une synthèse antérieure : dissolution $(ta\Box allul)$ et $su\Box\bar{u}\Box e$ , transmission $(ta\Box diya)$ ; cependant; la deuxième question reste suspendue. |
| 5.4. Le sens gustatif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1. Selon Aristote; la faculté apte à percevoir les saveurs est la langue (faite de la chair). Pour Galien;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

la langue est composée de chair entourée par une membrane. En outre; cette faculté comporte, selon

lui, la troisième paire de nerfs crâniens et une partie de l'encéphale « aire spécifique ». Ces données

font défaut dans Firdaws al-□ikma de □abar□; al-Rāz□ reproduit ces notes anatomiques. Ibn

S □nā ajoute que la langue est composée de la chair, de vaisseaux, de nerfs et elle est entourée par

une enveloppe qui fait partie de l'enveloppe buccale. Qazw□n□ suppose un rôle des glandes salivaires dans cette faculté.

2. Ci-après nous allons présenter, sous forme de langage mathématique, le raisonnement analogique d'Aristote:

Chaque corps mou (c.m) constitue une faculté tactile : f(c.m) = toucher;

La langue est un corps mou (L)  $\epsilon$  (c.m); et f (langue)= goût;

Donc le goût (g) appartient au toucher (t) : (g)  $\epsilon$  (t). Autre ment dit; le toucher serait un genre dont le goût serait le consécutif subordonné.

Ibn S □ nā adopte ce modèle; et il en déduit un autre rapport analogique:

La force du toucher (F) serait plus puissante (principale) et supporte d'avantage que celle du sens gustatif (f): donc (F)' = f.

Le groupe de sensibles reconnus par ce sens est plus différencié chez Aristote (8 sensibles) par rapport à □abar□ (6 sensibles). Ce nombre élevé de rapports convergents (sensibles (8) - faculté (1)) rendrait difficile l'amélioration subséquente de ce modèle physiologique.

Qazw $\square$ n $\square$  suppose, probablement par faute d'interprétation des dits d'Ibn S $\square$ n $\bar{a}$ , que cette reconnaissance (sens) se produit via la salive.

#### 5.5. Le sens du toucher

1. Voici le raisonnement des autorités étudiées sous forme de langage mathématique:

# Quelque soit un animal (x); il possède la faculté tactile : f(x) = toucher

Donc ; la faculté tactile serait une partie diffuse  $(mabs\bar{u} \Box a)$ , homéomère ; c'est- à dire ; le toucher aurait son principe dans les os, dans les vaisseaux, dans les nerfs, dans la peau, dans les poils, dans les ongles et dans la chair. (x = partie homéomère)

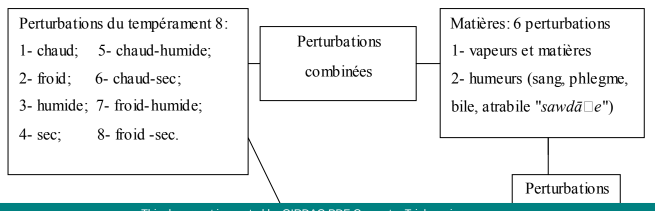
## f (partie homéomère) = toucher

□abar□ essaye de prouver que (x = nerf) constitue une bonne solution de l'équation antérieure: d'une part; le toucher est un sens diffus dans tout l'animal; et il est commun chez tous les animaux.

| D'autre part, les nerfs ont une topologie diffuse recouvrant tout l'organisme et ; ils se trouvent chez                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| tous les animaux. Ainsi; les nerfs seraient la faculté qui assure le sens du toucher :                                                                                                                      |
| f(nerf) = toucher                                                                                                                                                                                           |
| Ibn S $\square$ nā utilise une solution « dérivée » de la précédente ( $x =$ fibres nerveuses: layf al ' $a \square ab$ ;                                                                                   |
| ša□āyā 'a □abiya)                                                                                                                                                                                           |
| $f(layfal \Box a \Box ab; \check{s}a \Box \bar{a}y\bar{a} 'a \Box abiya) = toucher$                                                                                                                         |
| Qazw $\Box$ n $\Box$ aussi ( $x = particules nerveuses: ša \Box \bar{a}y\bar{a} \Box a \Box abiya).$                                                                                                        |
| 2. comment se produit le sens du toucher? A ce propos; nous pouvons exprimer les résultats comme suit :                                                                                                     |
| a. toucher - tangible = toucher. Aristote.                                                                                                                                                                  |
| Le tangible peut être concordant ou conforme $(muw\bar{a}fiq)$ , tempéré $(mu\Box tadil)$ et engendre le désir; ou bien extrême $(mufri\Box)$ , antagoniste $(mu\Box\bar{a}lif)$ et il engendre la douleur. |
| b. déchet $(fa \square l)$ a limentaire/force - force analogue/tangible = toucher. $\square$ abar $\square$ .                                                                                               |
| Le toucher serait une identification du tangible via les dérivées alimentaires.                                                                                                                             |
| c. organe - âme/force - tangible = toucher. Ibn S □nā.                                                                                                                                                      |
| Ibn $S \square n\bar{a}$ reprend les dits de Galien pour discuter sa propre équation. Qazw $\square n\square$ adopte une version sommaire du modèle d'Ibn $S \square n\bar{a}$ .                            |
|                                                                                                                                                                                                             |

# QUATRIEME PARTIE MALADIES NERVEUSES ET PERTURBATIONS PSYCHIQUES

- 1. Lois pour réussir le diagnostic des maladies encéphaliques et celles des organes subordonnés
- 1.1. Les maladies; les causes et les symptômes
  - 1.1.1. Classification des maladies



| Figure XXX. Maladies encéphaliques définies dans le Qānūn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | d'Ib                        | n S 🗆                    | nā                                 |                                  |                                 |                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------|------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------|-----------------------|
| Nous pouvons remarquer cette grande diversité. Alors, est ce qu'Ibn S ne ses connaissances en probabilité? Ou bien; assure-t-il le transfert et l'exthéorique; ou d'un test exécuté, premièrement, sur un autre organe? C expérience neurologique personnelle? Ou bien reprend-t-il, texto, tous le que ce médecin arrive, dans sa pratique médicale, à distinguer cette large g Certaines réponses sont présentées dans le tableau (XXXXII). | xtrap<br>Du b<br>di<br>gamr | oolat<br>ien j<br>its an | ion o<br>prése<br>ntério<br>e fait | d'un<br>ente-<br>eurs?<br>ts cli | modè<br>t-il u<br>Est-<br>nique | tle<br>ne<br>ce<br>s? |
| Tableau (XXXXII): Les critères de classification des maladies psychiques analysés.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | déf                         | inies                    | dan dan                            | s les                            | s trait                         | és                    |
| Les classes des maladies psychiques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | A                           | G                        | Т                                  | R                                | IS                              | Q                     |
| Maladies qui touchent spécifiquement l'encéphale ( $\Box \bar{a} \Box \Box a \ bi-l-dim\bar{a}\dot{g}$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | *                           | +                        | +                                  | +                                | +                               |                       |
| Maladies psychiques coordonnées (amrā□ al-mušāraka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             | +                        | +                                  | +                                | +                               |                       |
| Maladies qui surviennent dans la paroi (□awhar) encéphalique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             | +                        | +                                  | +                                | +                               |                       |
| Maladies qui surviennent dans les vaisseaux ('urūq) encéphaliques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             | +                        | +                                  | +                                | +                               |                       |
| Maladies qui surviennent dans les ventricules $(bu \Box \bar{u}n)$ encéphaliques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             | +                        | +                                  | +                                | +                               |                       |
| Maladies qui surviennent dans les voies encéphaliques efférentes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             | +                        | +                                  | +                                | +                               |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             | -                        |                                    | -                                | -                               | •                     |

| $(ma\Box \bar{a}r\Box hi\ ila-l-`a\Box ab)$                                       |   |   |   |   |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|--|
| Maladies qui touchent l'âme                                                       |   |   |   | + |  |
| Maladies qui touchent la force                                                    | + |   | + | + |  |
| L'activité devient faible $(\Box u \Box f)$ ou elle se trouve complètement abolie | + | + | + | + |  |
| $(bu\Box l\bar{a}n)$                                                              | ' | ' | ' | ' |  |
| L'activité subit une altération (taġayyur) ou une perturbation (tašawuš)          | i | i | i | + |  |

(+) : le critère est explicitement adopté par l'autorité correspondante ;

Cellule vide : le critère fait défaut dans le traité correspondant ;

(i) : ces faits sont implicites;

(\*) : Aristote parle des caractères psychiques et non pas de leurs perturbations (maladies).

La colonne d'Aristote et celle de Qazw $\square n\square$  sont lacunaires du fait que, les traités d'Aristote étudiés présentent des travaux en sciences naturelles et Qazw $\square n\square$  à une valence identique. Ce dernier dit que son livre n'était pas conçu pour les sciences médicales<sup>31</sup>.

Phénomène de coordination (mušāraka): ce fait est partagé par toute l'antiquité; il date au moins depuis Hippocrate. Aristote parle de ce phénomène qui aurait le cœur comme principe (coordination marquée par une dominance cardiaque). Les médecins ont réussi le transfert de ce fait pour réussir le diagnostic et la thérapie.

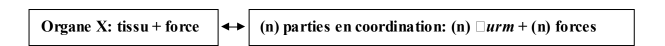


Figure XXXI. Modèle d'après Hippocrate: chaque organe peut tomber malade; cette maladie peut toucher sa force; ou son tempérament compact ( $\square urm$ ). La coordination se produit lorsque cette maladie se « transmet » à une ou plusieurs autres parties. Nous pouvons calculer, en utilisant les lois de probabilité, et ces coefficients, le nombre des maladies possibles = A.

<sup>120.</sup> عند التالي المنافع الطبقات والرطوبات فكثيرة والحاجة إليها للطبيب ليس كتابنا بصدده". ج. 2، ص. 120



Figure XXXII. Modèle d'après Galien: Nous pouvons remarquer que Galien a utilisé le modèle antérieur pour réussir le diagnostic des maladies encéphaliques. Il subdivise l'encéphale en plusieurs parties; dont chacune accomplit un fait élémentaire spécifique via les parties subordonnées. Le calcul des probabilités donne un chiffre beaucoup plus élevé = B: nombre des maladies encéphaliques définies par Galien. □abar□ et al-Rāz□ reproduisent une part des dits de Galien.

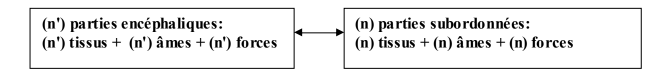
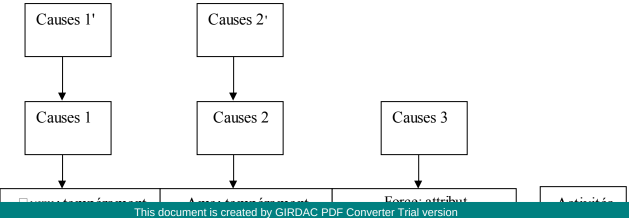


Figure XXXIII. Modèle d'après Ibn  $S \square n\bar{a}$ : cette autorité a pu développer le modèle de Galien ; et ainsi son évolution du palier anatomique au palier «chimique ». Selon Ibn  $S \square n\bar{a}$  l'âme serait un tempérament subtil doté d'une force spécifique; c'est-à-dire une matière chimique. Le nombre des maladies encéphaliques définies par Ibn  $S \square n\bar{a}$  (C) est beaucoup plus important.

# 1.1.2. Classification et intégration des causes selon Ibn S□nā



This document is created by GIRDAC PDF Converter Trial version GIRDAC PDF Converter Full version does not add this green footer Full version can be ordered from http://www.girdac.com/Products/Buy.htm

Figure XXXIV. Classification des causes des maladies psychiques selon le texte du  $Q\bar{a}n\bar{u}n$ . Cette classification ne figure pas dans les autres traités analysés; dont le terme « cause » est un terme équivoque.

Les causes (1); (2); (3) sont des causes immédiates  $(asb\bar{a}b\ qar\Box ba)$ ; elles surviennent, respectivement, dans le tissu, dans l'âme et dans la force qui assure l'activité. Les causes (1') et (2') sont des causes indirectes  $(asb\bar{a}b\ ba\Box\Box da)$ ; elles provoquent, respectivement, les causes de type (1) et les causes de type (2).

Ame: tempérament compact « tissu »

Ame: tempérament subtil; « humeur »

Force: attribut métaphysique; « principe actif »

## Figure XXXV. Modèle neuropathologique de base selon le *Qānūn* d'Ibn S□nā

Ibn  $S \square n\bar{a}$  utilise son modèle logique pour établir le diagnostic physique « anatomique » et psychique « physiologique »: les trois principes (force-âme-organe) interagissent et subissent des affections coordonnées.

L'âme serait dotée d'une force spécifique; cette force assure l'exécution de l'action « commande » par l'organe approprié. Si l'un des trois principes (âme-force- « tissu »: □ urm) est modifié ou affaiblie les activités conséquentes seraient atténuées ou complètement abolies.

Les causes de ces déséquilibres sont multiples; elles sont établies (reconnues) de l'exercice médicale (combinaisons associatives cause/perturbation); et de la vie courante.

Puisque l'activité résulte de la coordination entre trois principes, les causes de la maladie seraient, logiquement, de trois genres: un groupe affecte, principalement, l'âme; le deuxième touche, principalement, la force spécifique et le troisième touche l'organe effecteur. Ibn S□nā n'a pas pu appliquer ces critères de classification sur la totalité des causes de faiblesse connues; peut être; parce qu'il:

- 1- n'a pas pu définir, complètement et clairement, ces trois principes. Ainsi les critères seraient ambigüs;
- 2- n'avait pas les moyens pour établir, avec plus de précision, le rapport cause-principe ce qui expliquerait l'hésitation et la méfiance de l'auteur.

## 1.2. Rapport : perturbation psychique/tempérament encéphalique

Tableau XXXXIII: Des lois pour réussir le diagnostic des maladies encéphaliques.

| Les symptômes des maladies encéphaliques                                | A | G | T | R | IS | Q |
|-------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| La chaleur innée $(al \square ar\bar{a}ra \ al-\dot{g}ar \square ziya)$ |   | + | + | + | +  |   |
| Le froid inné (alburūda al-ġar□ziya)                                    | * | + | + | + | +  |   |
| Le sec inné (alyubūsa al-ġar□ziya)                                      | * | + | + | + | +  |   |
| L'humide $(al-ru \square \bar{u}ba)$                                    | * | + | + | + | +  |   |
| Excès de la matière (ġalabatu al-mādda)                                 |   | + |   | + | +  |   |
| Excès des déchets ( $\dot{g}$ alabatu al-fu $\Box \bar{u}l$ )           |   | + | * | + | +  |   |

| Rétention (imtin $\bar{a} \square u$ ) des déchets                                                       | * | + | * | + | + |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|--|
| Propriétés (kayfiatu) des déchets                                                                        |   | + | * | + | + |  |
| Les plaies $(qur\bar{u}\Box)$ épithéliales qui surviennent au niveau de la tête                          |   | + | + | + | + |  |
| Action des facteurs externes (froid, chaleur) sur l'encéphale                                            |   | + | + | + | + |  |
| Les tempéraments concordants au tempérament pathologique de l'encéphale et ceux qui lui sont discordants |   | + | + | + | + |  |
| La vitesse des affections encéphaliques (résistance aux facteurs externes)                               |   |   |   |   | + |  |
| La taille (miqdāru) de la tête                                                                           | * |   |   | + | + |  |
| Déformation (radā □ atu al-šakli) de la tête                                                             |   |   | + |   | + |  |
| Les propriétés $(\Box a \Box \bar{a} \Box i \Box)$ cardiaques                                            | + |   |   |   |   |  |

(+) : fait adopté pour réussir le diagnostic des maladies encéphaliques ;

(\*) : Loi générale et non pas spécifique aux maladies encéphaliques.

L'encéphale se caractérise par sa forme, sa taille, son tempérament compact, ses âmes, ses forces, ses déchets et ses interactions.

Pour Ibn  $S \square n\bar{a}$ , les excrétions de la tête seraient, d'une façon ou d'une autre, des déchets encéphaliques; et constitueraient, ainsi, des indicateurs pour établir le diagnostic de ses composantes (forces naturelles, abondance des humeurs et des matières intégrées dans le tempérament compact et l'état de ses canalicules). Le tempérament compact « tissu encéphalique » conditionne, par sa chaleur et son humidité, le phénomène d'excrétion; et détermine, ainsi, la quantité et la qualité de ces déchets (goût, couleur, odeur).

| Selon $\Box$ abar $\Box$ , l'abondance de la matière séminale ( $m\bar{a}dda\ nu\Box fiya$ ) et les propriétés de la force |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| germinative principale détermineraient les propriétés de l'encéphale, à savoir son tempérament                             |
| compact et, par conséquent, sa forme, sa taille et ses forces naturelles et animales spécifiques.                          |
| Ibn S□nā détermine le tempérament compact spécifique de l'encéphale: Lorsque l'encéphale est                               |
| sain (normal), il reconnaît son homologue concordant et son antagoniste discordant et, lorsqu'il est                       |
| malade, il reconnaît son homologue discordant et aussi son antagoniste concordant. Il a utilisé le                         |
| sens (toucher) comme moyen pour reconnaître le tempérament spécifique de l'encéphale.                                      |
|                                                                                                                            |

Selon notre médecin; l'âme serait un tempérament et non plus un accident  $(\Box ara \Box)$ ; elle serait dotée d'une force spécifique. Le «tissu»  $(\Box urm)$ ; l'âme et sa force se compensent mutuellement; elles interagissent pour accomplir des fonctions appropriées. Ainsi; les maladies peuvent toucher l'organe, l'âme ou la force ; ce qui multiplie le nombre des maladies par un coefficient (n).

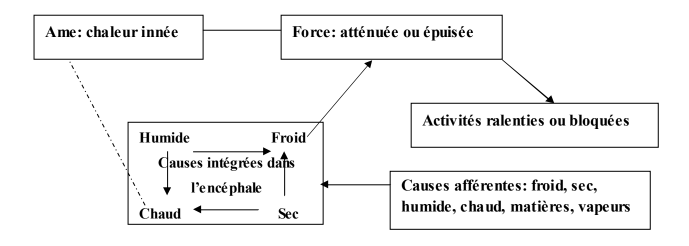


Figure XXXVI. Modèle représentant les processus (interactions entre l'encéphale, l'âme et l'environnement) psychopathologiques selon Ibn S □ nā.

Si le tempérament de l'encéphale devient aussi froid, les forces psychiques  $(nafs\bar{a}nia)$  conjuguées (sens, mouvement, intellect, ...) se trouvent atténuées, ou complètement épuisées; ce qui ralentie ou empêche les activités spécifiques; le froid aurait, sur ce groupe de forces, une action et un « contrôle » négatif. Le chaud favoriserait, par contre, les différentes forces psychiques  $(nafs\bar{a}nia)$ ; mais; s'il dépasse un seuil précis, il deviendrait antagoniste; il augmente l'intensité et, surtout, le rythme des activités sensorielles, intellectuelles  $(siy\bar{a}sia)$  et motrices; comme il prolonge la veille. L'humide et le sec constitueraient des causes « secondaires »  $(\Box ara \Box ia)$ : Ils peuvent renforcer et provoquer le froid et atténuer, ainsi, la force en question. Ils conditionnent, aussi, la qualité des activités animales: L'humide relâche et atténue; alors que le sec, dans des limites, renforce. Le chaud déterminerait le rythme des activités; alors que le froid déterminerait son intensité.



### *Modèle d'Ibn S* $\square$ *nā (3)*

Figure XXXVII. Différenciation des modèles neuropathologiques selon les traités analysés.

| Aristote utilise un modèle logique pour classer les organes et, aussi, pour dégager les traits                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| psychiques innés. Galien; $\Box$ abar $\Box$ et al-R $\bar{a}z\Box$ ont utilisé un modèle analogue (modèle 2) pour              |
| définir les différentes maladies. Nous devons signaler que, dans le $Firdaws\ al$ - $\Box ikma$ de $\Box$ abar $\Box$ et        |
| dans le $\Box \bar{a}w\Box$ d'al-R $\bar{a}z\Box$ , les critères sont génériques; ils ont été conçus pour réussir le diagnostic |
| de toutes les parties de l'organisme. Ibn $S\square n\bar a$ développa un modèle plus exact; comme il a réussi la               |
| synthèse et l'adaptation de ces faits antérieurs pour définir, spécialement, et avec beaucoup de                                |
| méthode et de clarté, les maladies encéphaliques (modèle 3).                                                                    |

### 1.3. Le tempérament encéphalique et ses interactions avec les tempéraments subordonnés

Tableau XXXXIV: Organisation du « système nerveux » selon les traités analysés.

| Les parties du « système nerveux »                                                                  | G | T | R | IS | Q |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|----|---|
| L'encéphale : masse encéphalique (□urm) et voies encéphaliques                                      | + | + | + | +  | + |
| La moelle $(al-nu \Box \bar{a} \Box e)$                                                             | + | + | + | +  | + |
| Les branches de l'encéphale (organes subordonnés): l'œil; la langue; le                             |   |   |   |    |   |
| visage; les angines (al-lawzatayn); les dents; les nerfs et les organes                             | + | + | + | +  | + |
| fibreux internes (viscères) (al-a $\Box a \Box a \Box a \Box a a b\bar{a}niya alb\bar{a} \Box ina)$ |   |   |   |    |   |
| Les organes voisins $(qar \Box ba)$ et ceux qui exercent avec l'encéphale des                       | + | + | + | +  |   |

| actions                                                                                                                | coordonnées                                          | $(a \square \square \bar{a} \square e$ | mušārika) :                                     | organes     |   |   |   |   |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------|---|---|---|---|--|
| respiratoires                                                                                                          | $s(a \square \square \bar{a} \square e \ al-na$      | fas); appareil d                       | igestif $(a \square \square \bar{a} \square u)$ | al-izdirād  |   |   |   |   |  |
| $wa$ - $l$ - $ta\dot{g}awwu \square$ ); appare il urina ire $(a \square \square \bar{a} \square u \ al$ - $tabawwul$ ) |                                                      |                                        |                                                 |             |   |   |   |   |  |
| Les organes                                                                                                            | s dont les malad                                     | ies entrainent de                      | es dommages enc                                 | éphaliques  |   |   |   |   |  |
| coordonnés                                                                                                             | $(a \square \square \bar{a} \square e \ tu \square)$ | □□ al-dimāġ bi                         | -l-mušāraka) : 1'e                              | estomac, le | + | + | + | + |  |
| foie, la rate,                                                                                                         | l'utérus et les int                                  | estins (al-mirāq)                      |                                                 |             |   |   |   |   |  |

(+) : Fait mentionné dans le traité correspondant ;

() : Assertion fait défaut dans le traité correspondant.

Selon Aristote, l'œil donne des indications sur les caractères psychologiques innés; dont le principe serait le cœur et non pas l'encéphale. La même chose pour l'oreille; le nez; la langue; les lèvres et toutes les parties du corps = « système cardiaque global ». Galien a identifié les liens anatomiques entre l'encéphale et les autres parties de l'organisme; il a pu, aussi, dégager plusieurs faits cliniques psychiques ou neurologiques.

Ibn  $S \square n\bar{a}$  regroupa ces faits (dégagés par Galien et bien évidemment par Hippocrate et autres prédécesseurs) discordants avec le modèle aristotélicien, pour discuter méthodiquement les rapports fonctionnels entre l'encéphale, d'une part, et les autres organes, d'autre part. Il est clair que Galien a établi l'organisation anatomique de « l'appareil nerveux »; alors qu'Ibn  $S \square n\bar{a}$  en a déduit sa conception physiologique: « système nerveux ».

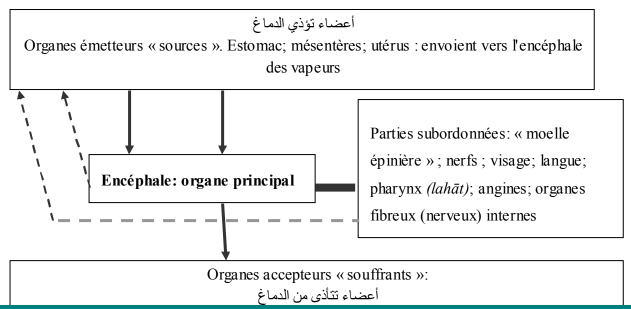


Figure XXXVIII. Modèle représentant les liens anatomiques et physiologiques de l'encéphale : organisation du « système nerveux » chez Ibn S□nā.

Selon Ibn S □ nā; l'encéphale serait le principe, les autres organes seraient de deux types:

- 1. des branches encéphaliques; qui ont un tempérament identique et seraient douées de forces communes; ce sont des organes physiquement et physiologiquement subordonnés;
- 2. des parties distinctes; qui se caractérisent par un tempérament différent, ce sont:
- \* les organes récepteurs ; reçoivent, de l'encéphale, les différentes forces et seraient, ainsi, le siège des maladies communes; ils sont physiologiquement subordonnés;
- \* les organes émetteurs ; envoient, vers l'encéphale, par l'intermédiaire des vaisseaux, les humeurs indispensables (sang, phlegme, bile, atrabile) et, dans le cas des maladies, des vapeurs douloureuses. Qu'est ce que ça veut dire? Est-ce que ces organes constituent des principes pour les phénomènes nerveux? Si oui; l'encéphale serait-il, dans le phénomène de la douleur, le principe subordonné? Cet exemple montre la discordance entre les doctrines neurophysiologiques et les doctrines neuropathologiques.

En effet; ce bouleversement n'était pas suffisant pour dépasser la tradition du « principe ». Pour Ibn  $S \square n\bar{a}$ , les causes de la douleur se caractérisent, comme ceux des autres activités psychiques, par une hiérarchie ; dont les causes encéphaliques seraient dominantes. La notion du principe, chez Ibn  $S \square n\bar{a}$ , tend vers celle du centre qui implique des rapports réciproques.

#### 2. Perturbations des activités psychiques intellectuelles (siyāsia)

#### 2.1. La veille et le sommeil

Ibn S $\Box$ nā définit la veille et le sommeil par analogie: la veille est analogue au mouvement, le sommeil son antagoniste. Le sommeil est favorable pour la force naturelle et défavorable pour les forces psychiques (nafsānia); alors que la veille, jusqu'à une certaine limite, provoque des faits antagonistes. La veille prolongée provoque une dessiccation encéphalique excessive, ce qui entraîne le cauchemar ( $k\bar{a}b\bar{u}s$ ) et autres maladies (indéfinies) aigues. Le sommeil refroidit l'encéphale, qui devient beaucoup plus humide, ce qui « inhibe » les forces psychiques ( $bal\bar{a}datu$  al- $qiw\bar{a}$  al- $nafs\bar{a}nia$ ).

L'anesthésie se produit lorsque la « sécrétion » de l'âme psychique devient excessive: l'anesthésique agit sur la sécrétion de l'âme psychique; le sens et le mouvement résulteraient d'une « réaction » ou

combinaison entre l'âme psychique et l'âme animale ; cette combinaison n'est pas toujours active; le rapport âme psychique/âme animale détermine l'intensité et la qualité du sens et du mouvement. L'âme est «thermophile» (nāria); elle s'étend sous l'action de la chaleur et régresse sous l'action

du froid. L'âme innée  $(\dot{g}ar \Box zia)$  assure le maintient des voies mentales ('aqlia).

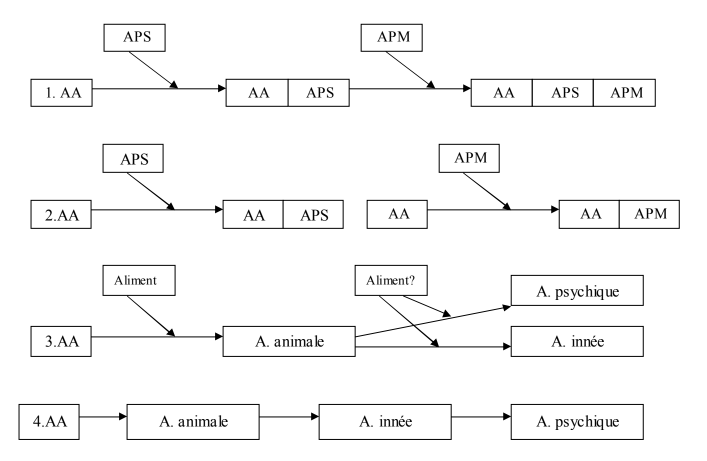


Figure XXXIX : Régénération de l'âme perdue par dissolution ; hypothèses proposées en se basant sur le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn S $\Box$ n $\bar{a}$ . AA : âme animale ; APS : âme psychique sensitive ; APM : âme psychique motrice.

Comment se produit la régénération et la maturation des différentes classes de l'âme? Quelle serait la nature des (parties encéphaliques diffuses)? L'âme résulterait-elle d'une simple maturation de l'aliment dans les différentes parties de l'encéphale?

L'auteur ne détermine pas le processus; mais; il donne la partie responsable de chaque fait.

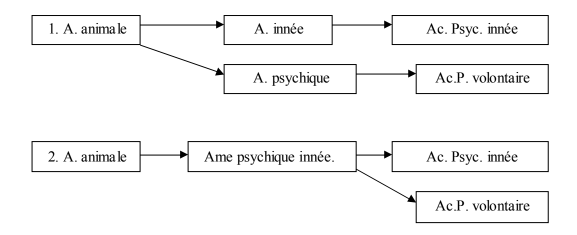
Ibn S□nā distingue trois genres d'âme ou tempéraments subtils: l'âme innée, qui maintient les voies nerveuses et détermine le flux des autres types d'âmes; l'âme animale, constitue l'agent de transport *(markab)*, transporte et gère les variations de l'âme psychique; cette dernière « utilise » les différents appareils qui exécutent le sens et le mouvement.

Selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ ; il existe trois genres d'âmes : l'âme innée  $(\dot{g}ar \square z \square)$ ; l'âme animale  $(\square ayaw\bar{a}n \square)$  et l'âme psychique  $(nafs\bar{a}n\square)$ . Les trois genres correspondraient à trois matières (tempéraments subtils  $=\square awhar\ la\square\square f$ ) qui peuvent circuler dans le corps pour assurer des fonctions différentes; comme ils peuvent se régénérer, à partir de l'aliment, par maturation:

- 1- l'âme animale utilise l'aliment et assure sa maturation pour régénérer et substituer l'âme animale perdue par dissolution. Elle se transforme, elle même, pour régénérer l'âme psychique responsable du sens et du mouvement;
- 2- l'âme psychique dérive de l'âme animale; elle utilise les appareils spécifiques et assure, ainsi, le sens et le mouvement. Elle forme une combinaison avec l'âme animale, qui permet sa régénération et sa diffusion « sécrétion » et « transport »;
- 3- l'âme innée: le texte ne définit pas la nature de cette dernière, même pas son origine et ses rapports avec les deux âmes citées. L'auteur définit cette âme par ses fonctions (définition physiologique); elle maintient les voies mentales ('aqlia), ressemble à l'âme animale et assure les activités indispensables comme la respiration « mouvements innés » et le toucher « sens innés » et ressemble, ainsi, à l'âme psychique. Quels seraient, alors, le lien et les rapports entre cette âme et les deux autres? Serait-elle un type particulier de l'âme animale, douée de forces psychiques innées? Ou bien, un type particulier de l'âme psychique, qui caractérise ces organes (âme locale ou diffuse)?

Est-ce que l'enchaînement et les rapports sont identiques au modèle dans la page qui suit?

Pour Ibn S□nā; l'encéphale représenterait le principe de l'âme psychique; les nerfs les voies de transport et les organes de sens et ceux de mouvements les appareils correspondants. Alors que pour les deux autres âmes, les données font défaut.



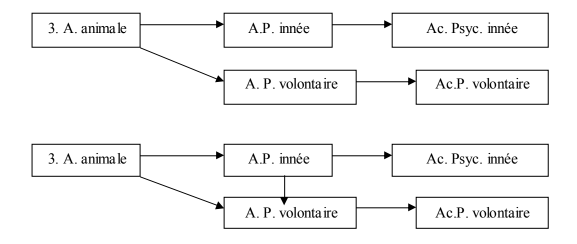
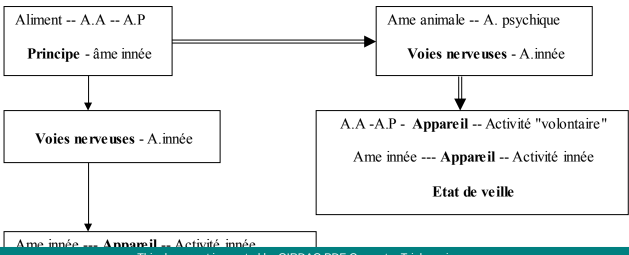


Figure XXXX : Modèles représentant le rôle de l'âme animale dans l'intégration des activités psychiques innées et des activités psychiques volontaires. Hypothèses proposées en se basant sur les extraits neurologiques tirés du *Qānūn* d'Ibn S□nā.

1/ l'âme innée est une âme animale (produite dans le cœur); et non plus une âme psychique ;

2/ l'âme innée est une âme psychique qui, à faible dose, assure les activités psychiques innées et induit, lorsqu'elle est abondante, les activités psychiques volontaires ;

3/ l'âme animale suit deux voies différentes: pendant le sommeil ; la maturation de l'âme animale produit l'âme psychique innée qui assure le sens et le mouvement innés; tandis que, pendant la veille, la maturation de l'âme animale produit, en même temps, l'âme innée  $(r\bar{u} \Box \dot{g}ar \Box z \Box)$  et « l'âme volontaire » responsable des sens et des mouvements psychiques volontaires (activités psychiques qui caractérisent la veille).



This document is created by GIRDAC PDF Converter Trial version GIRDAC PDF Converter Full version does not add this green footer Full version can be ordered from http://www.girdac.com/Products/Buy.htm

Figure XXXXI : Neurophysiologie pendant la veille et pendant le sommeil. Modèle élaboré d'après le texte du *Qānūn* d'Ibn S□nā

Le flux de l'âme innée est continue; ce qui assure les activités innées pendant la veille et pendant le sommeil. Or; le flux de l'âme psychique est intermitent; il induit les activités psychiques volontaires qui caractérisent l'état de veille et; lorsqu'il est abolie, l'individu se trouve en état du sommeil. L'âme animale assure le transport de l'âme psychique, tandis que le flux de l'âme innée n'implique pas l'âme animale.

Quel serait le principe de ces différentes âmes? Est-ce qu'elles se trouvent dans chaque appareil; ou dans chaque partie homéomère; ou dans une partie homéomère principale; ou dans un organe principal unique? S'il existe plusieurs principes; comment se fait leur différenciation et leur intégration?

En effet, le schéma logique est bien établi mais; les données physiques (siège et contexte, nature physico-chimique de l'âme, le principe de leur régénération et le détail de la maturation) ne sont pas suffisants. Nous pouvons remarquer que si on substitut, dans le schéma logique, la terminologie ancienne par la légende moderne (âme par neuromédiateur, principe par synapse, ...) le modèle deviendra moderne.

Tableau XXXXV: Analyse comparative de certaines maladies psychiques intellectuelles définies dans les traités étudiés

| Les faits                |           |       |      | Ar | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------|-----------|-------|------|----|---|---|---|----|---|
| Le sommeil               | (al-nawm) |       |      | +  |   | + |   | +  | + |
| Sommeil                  | anormal   | (nawm | ġayr |    |   |   |   |    |   |
| $\Box ab \Box \Box \Box$ |           |       |      |    |   |   |   | +  |   |

| La léthargie <sup>32</sup> (al-subāt) |   |   | + |   | + |  |
|---------------------------------------|---|---|---|---|---|--|
| Coma prolongée (subāt mustaġriq)      |   |   |   |   | + |  |
| La veille $(al-yaqa \square a)$       | + |   | + |   | + |  |
| Insomnie <sup>33</sup> (al-sahar)     |   | + | + | + | + |  |

(+) : Le terme est définit dans le traité correspondant ;

() : Le terme fait défaut dans le traité correspondant.

Le tableau montre que, concernant ces faits,  $\Box$ abar $\Box$  utilise une terminologie antérieure; il reproduit les dits d'Aristote et ceux d'Hippocrate. Al-Rāz $\Box$  suit Galien; dont l'apport parait très modeste et ambigü. Ibn S $\Box$ nā a le plus grand indice de synthèse; il a définit, avec plus de détail et de précision, les termes antérieurs; comme il en a établit la classification. Quant aux dits de Qazw $\Box$ n $\Box$ ; ils sont très sommaires.

Tableau XXXXVI: Analyse comparative des définitions du sommeil et de la léthargie telles qu'elles furent établies dans les traités étudiés

| Le somme                                              | Le sommeil (al-nawm) et la léthargie (al-subāt) |   |  |   |  | IS | Q |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---|--|---|--|----|---|
| Causes humorales                                      | Le froid (al-bard)                              | + |  | + |  | +  |   |
| Causes numorates $(asb\bar{a}b \ miz\bar{a} \Box ia)$ | L'humide $(al-ru \square \bar{u}ba)$            |   |  | + |  | +  |   |
| (ussus miza = iu)                                     | Le froid et l'humide                            |   |  | + |  | +  |   |

<sup>32</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 509.

<sup>33</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 514.

|                      | Anesthésique $(mu \square addir)$                                                                                        |  |   | + |  |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|---|---|--|
|                      | La fièvre $(\square umm\bar{a})$                                                                                         |  |   | + |  |
| Causes accidentelles | Flux $(tas\bar{a} \square ud)$ des humeurs $(a \square l\bar{a} \square)$ et des vapeurs $(bu \square \bar{a}r\bar{a}t)$ |  | + | + |  |
| (asbābʻara □ia)      | (In□iġā□u al-dimāġ)                                                                                                      |  |   | + |  |
|                      | Epuisement $(\Box u \Box f)$ de l'âme et sa dissolution $(ta \Box allu luhu)$                                            |  |   | + |  |
| Siège (ma□alluhā)    | Les deux hémisphères encéphaliques (□ānibay al-dimāġ)                                                                    |  | + |   |  |
|                      | Prosencéphale (muqaddam al-dimāġ)                                                                                        |  |   | + |  |

Tableau XXXXVII: Analyse comparative des définitions de la veille et de l'insomnie telles quelles furent établies dans les traités étudiés

| La veille (al-yaqa                     | a) et l'insomnie (al-sahar)                                                          | Ar | G | T | R | IS | Q |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|----|---|---|---|----|---|
| Causes<br>humorales<br>(asbāb mizā□ia) | Le chaud et le sec l'amplifie ( $al \square arr yu \square \square nuhu$ $al-yubs$ ) |    | + | + | + | +  |   |
| Causes                                 | Facteurs (asbāb) qui provoquent le chaud et le sec                                   |    |   |   |   | +  |   |
| accidentelles  (asbāb 'ara □ia)        | Facteurs irritants $(tal \Box a \Box e)$ et excitants $(tuhayi \Box)$                |    |   |   |   | +  |   |
|                                        | Vapeurs (sabab yanfu $□$ , yušawwiš, yufzi $□$ e)                                    |    |   |   |   | +  |   |
|                                        | Tumeurs (waram)                                                                      |    |   |   |   | +  |   |
| Siège                                  | Encéphale                                                                            |    |   | + |   |    |   |
| (ma□alluhā)                            | Région encéphalique (nā□iatu al-dimāġ)                                               |    |   |   |   | +  |   |

Nous pouvons remarquer que, dans ce tableau, le bilan de Galien et celui d'al-Rāz $\square$  sont nuls. L'ouvrage de  $\square$ abar $\square$  présente, en s'appuyant sur les travaux d'Hippocrate, les bases fondamentales de cette pathologie; dont Ibn S $\square$ nā a réussi l'amélioration (correction) et la synthèse. Qazw $\square$ n $\square$  analyse selon des dimensions génériques.

### 2.2. Maladies touchant la fantaisie ; la création (fikr) et la mémoire

Tableau XXXXVIII: les faits psychiques cognitifs (□ihnia) normaux et pathologiqes définis dans les extraits étudiés

| Faits psychiques cognitifs   |   |   |                                             |                            |     |                 |
|------------------------------|---|---|---------------------------------------------|----------------------------|-----|-----------------|
| (□ihnia)                     | A | G | □abar□                                      | Al-Rāz□                    | I.S | Qazw□n□         |
|                              |   |   |                                             |                            |     |                 |
| Sottise et intempérance dans | + |   | (balah ; □abal)                             | (Fikr bal $□$ d,           |     | (ġabiy ; ġamir) |
| les discours                 |   |   |                                             | kadir)                     |     |                 |
| Esprit moqueur et dissimulé  | + | + | (makr)                                      |                            |     | (rawaġān)       |
| Mollesse                     | + |   | $(faza \Box e ; \Box aza \Box e)$           | (faza□e ;                  |     | (□aza□e)        |
|                              |   |   | (Ju2u=e , =u2u=e)                           | $\Box aza \Box e)$         |     | ( = 424 = 6)    |
| Rudesse                      | + |   | (□ur□a, iqdām)                              | (□ur□a, iqdām)             |     |                 |
| Sagesse                      | + |   | (□ilm)                                      | (□ilm)                     |     | (□ifāt          |
| Sugust                       |   |   | ( Lumy                                      |                            |     | malā□ikia)      |
| La peur                      | + |   | $(\Box awf; \Box ubn)$                      | $(\Box awf; \Box ubn)$     |     | (□awf)          |
| Les songes                   | + | + | +                                           | +                          | +   | +               |
| Mauvais caractères           | + | + | +                                           | +                          | +   | +               |
|                              |   |   | $(\Box iqlu\ al\Box aqli)$                  |                            | +   |                 |
|                              |   |   | (taġayur al□aql)                            | (taġayur al-□iss)          | +   | (taġayur        |
|                              |   |   | (tagayar at □aqt)                           | (tuguyur ut-\(\text{ut-}\) | '   | alra□y)         |
|                              |   |   | (fasād al□aql)                              | (nuq □ān al □aql)          | +   |                 |
|                              |   |   | (alwa□ša)                                   |                            | +   |                 |
| Autres faits intellectuels   |   |   | (sū□u al-□ann)                              |                            | +   |                 |
|                              |   |   | (alwaswasa)                                 | (alwaswasa)                | +   |                 |
|                              |   |   | (al-ha □ ayān)                              | (al-ha □ ayān)             | +   |                 |
|                              |   |   | (al-□uzn)                                   |                            | +   |                 |
|                              |   |   | $(al$ -tawa $\square$ uš $f\square$ - $l$ - |                            | +   |                 |
|                              |   |   | barār□)                                     |                            |     |                 |

- (+). Fait cité dans le traité correspondant.
- (). Fait n'est pas mentionné dans le traité en question.

Tableau XXXXIX : classification des caractères cognitifs pathologiques et nomenclature des maladies psychiques cognitives telles quelles furent établies dans les extraits analysés.

| Classification des maladies cognitives                            | G | □abar□        | Rāz             | Ibn S□nā            | Q |
|-------------------------------------------------------------------|---|---------------|-----------------|---------------------|---|
| classification des mandres cognitives                             |   |               |                 | Ion S in            | ~ |
| Les maladies cognitives (āfāt al-□ihn) ; (i□tilā □u al□aql)       | + | +             | +               | +                   | + |
| Selon la force cognitive touchée                                  |   |               |                 | +                   |   |
| Sens altéré <i>(fasād al-</i> □ <i>iss)</i>                       |   | +             | +               |                     |   |
| Compréhension altérée (fasād al-fahm)                             |   |               | +               |                     |   |
| Sens et compréhension altérés (fasāduhumā)                        |   |               | +               |                     |   |
| Fantaisie et imagination altérées                                 |   |               |                 | +                   |   |
| Jugement (wahm) altéré                                            |   | +             |                 |                     |   |
| Jugement (wahm) et intuition ( $\Box ads$ ) altérées              |   |               |                 | +                   |   |
| Création (fikr) altérée                                           |   |               | +               | +                   |   |
| Sauvegarde ( $\Box$ if $\Box$ ) altérée                           |   | +             |                 |                     |   |
| Création et sauve garde altérées                                  |   | +             | +               |                     |   |
| Remémorisation (□ikr) altérée                                     | + |               | +               | +                   |   |
| Les songes $(a \square l\bar{a}m)$                                |   |               | +               | +                   |   |
| 2. Selon la durée de la maladie                                   | + |               | +               |                     |   |
| Maladie cognitive permanente ( $\Box \bar{a}bita$ )               | + |               | +               |                     |   |
| Maladie cognitive intermittente (šibhu □ābita)                    | + |               | +               |                     |   |
| Maladie cognitive passagère (ġayru □ābita)                        | + |               | +               |                     |   |
| 3. Intensité et type (naw □u) de la maladie                       |   |               |                 | +                   |   |
| Faiblesse $(\Box u \Box f)$ et perte $(bu \Box l\bar{a}n)$        |   |               |                 | (□umq)              |   |
| Altération (taġayur) et perturbation (tašawwuš)                   |   |               |                 | (I□ tilā□u al□ ihn) |   |
| 4. Selon les humeurs en causes $(\Box al \Box f\bar{a} \Box il)$  |   |               | +               | +                   |   |
| Maladie biliaire ( $\Box afr\bar{a}w\Box$ ); mélancolique         |   |               | +               | +                   |   |
| $(sawd\bar{a}w\Box)$ ou flegmatique $(bul\dot{g}um\Box)$          |   |               |                 |                     |   |
| Perturbation sanguine (mina-l-dam)                                |   |               | +               |                     |   |
| 5. Selon les perturbations motrices conjuguées                    |   |               |                 | +                   |   |
| Démence ou manie $^{34}(al-m\bar{a}ni\hat{a}) = (\Box un\bar{u}n$ |   | Tawa□uš fi-l- | □ <i>น</i> ทนิท | +                   |   |
| $sabu \square \square$ )                                          |   | barār□        | □ unun          | '                   |   |
| Mélancolie ou hypochondrie (malin □ūliā)                          |   | (wa□ša)       |                 | +                   |   |
| Lycantropie $(qu \square rub)$                                    |   | (ha □ayān)    | +               | +                   |   |

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 547.

| Amour héroique ('išq)                |   |   |   | + |  |
|--------------------------------------|---|---|---|---|--|
| 6. Diminution du volume encéphalique | + | + | + | + |  |

En se basant sur le modèle psychologique d'Aristote, les médecins arabes anciens auraient réussi l'élaboration d'un modèle pathologique et ils ont; ainsi; défini de nombreuses maladies psychiques. Galien classe les maladies cognitives (āfāt al-\Bigcupihn) selon trois critères: la durée; la force cognitive touchée (ou les forces touchées) et des critères relatifs au tempérament encéphalique (volume; humeur; tempérament compact). \Bigcup abar\Bigcup reproduit les dits d'Aristote en adoptant une version médiocre de la classification de Galien. Al-Rāz\Bigcup présente l'évolution de cette classification à travers Sérapion le fils; \Bigcup abar\Bigcup et autres. La classification d'Ibn S\Bigcup n\Bigcup constitue la version la plus claire et la plus précise. Qazw\Bigcup n\Bigcup présente une classification très sommaire en utilisant des critères métaphysiques et cosmologiques.

### 3. Perturbations des activités psychiques motrices

### 3.1. Les propriétés du mouvement et celles du repos sukūn

Tableau XXXXX: Les propriétés du mouvement (al- $\Box$ araka) et celles du repos (al-sukūn) selon le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn S  $\Box$  nā. 35

| Les propriétés du repos (al-sukūn)                                                                               | Les propriétés du mouvement (al-□araka)     |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| 1. L'intensité : $(al-\check{s}idda\ wa-l-\square u\square f)$                                                   |                                             |  |  |  |  |  |
| 2. La fréquence : (alqilla wa-l-ka□ra)                                                                           |                                             |  |  |  |  |  |
| 3. Le rythme ou cycle mouvement/ repos : (al-daw                                                                 | r □araka/ sukūn)                            |  |  |  |  |  |
| 4. Les combinaisons de deux ou trois caractères : $(\Box a \Box \bar{a} \Box i \Box u \; murakkaba)$ . Exemple : |                                             |  |  |  |  |  |
| intensité- fréquence <i>(šidda-ka□ra ; šidda-qilla)</i> .                                                        |                                             |  |  |  |  |  |
| 5. Régulation externe : (muta □ā □āt aw ġayr mu                                                                  | ta□ā□āt ma□a □irfa tu□□nu aw tanqu□u        |  |  |  |  |  |
| $fi\Box lahar{a})$                                                                                               |                                             |  |  |  |  |  |
| *. Refroidi le corps parce qu'il inhibe (fuqdānu                                                                 | *. Excite la chaleur innée et réchauffe le  |  |  |  |  |  |
| inti□āši) la chaleur innée.                                                                                      | corps.                                      |  |  |  |  |  |
| *. Provoque la saturation $(mura \square \square ib)$ parce                                                      | *. Provoque la dissolution (ta□allul) et la |  |  |  |  |  |
| qu'il inhibe l'analyse des déchets.                                                                              | dessiccation ( $ta \square affuf$ ).        |  |  |  |  |  |
| l ''                                                                                                             |                                             |  |  |  |  |  |

Les propriétés du repos sont déduites, par analogie, à partir de celles du mouvement : le repos serait l'état contraire du mouvement ; dont les propriétés seraient, elles mêmes, antagonistes. Les deux

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Avicenne, Canon de médecine, tom.II, p.130

faits moteurs (mouvement et repos) ont des caractères communs à savoir ; l'intensité ; la fréquence ; l'alternance mouvement/repos et leurs interactions avec des facteurs externes.

Tableau XXXXXI: Classification des faits moteurs (complexe: mouvement/ repos (sukūn)) d'après les ouvrages étudiés.

| Les faits moteurs                                                                                      | A | G | T | R | IS | Q |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|----|---|
| Le mouvement est une activité psychique ; il implique le chaud (quwwatu                                | + | + | + |   |    |   |
| al-□arāra)                                                                                             | + | + | + | + | +  | + |
| Les mouvements de l'homme ne sont plus à la hauteur de ses objectifs                                   |   |   |   |   |    | + |
| « passions »; dont les animaux seraient des alliances subordonnées                                     |   |   |   |   |    |   |
| Le mouvement excite la chaleur innée (□arāra ġar □zia) et réchauffe                                    |   |   |   |   | +  |   |
| $(tusa \Box in)$ le corps ; le repos provoque des effets contraires                                    |   |   |   |   | +  |   |
| Le mouvement provoque la dissolution ( $tu \square allil$ ) et la dessication                          |   |   |   |   |    |   |
| $(tu \Box affif)$ ; le repos induit des effets anatagonistes                                           |   |   |   |   | +  |   |
| L'animal décapité ne peut pas se déplacer                                                              | + | + | + | + | +  | + |
| Ils ont dit que l'ontologie de toutes les archées commence par le                                      |   |   | + |   |    |   |
| mouvement et se termine par le repos                                                                   |   |   | + |   |    |   |
| Le mouvement peut être autonome <i>(min dā <math>\Box il)</math></i> comme les mouvements              |   |   | + |   |    |   |
| celestres; ou bien provoqué par un facteur externe comme la flèche                                     |   |   | _ |   |    |   |
| Le mouvement a deux aspects $(ma \square nay\bar{a}n)$ : le désir $(al\text{-}\check{s}awq)$ et l'acte |   |   | + |   |    |   |
| $(fi\Box l)$                                                                                           |   |   |   |   |    |   |
| Le mouvement est pour le besoin الحركة تكون للحاجة                                                     |   |   |   |   |    | + |
| Les forces motrices sont subdivisées en deux types : les besoins (qiwā                                 |   |   |   |   |    | + |
| $b\bar{a}\Box i\Box a)$ et forces effectrices ( $f\bar{a}\Box ila$ )                                   |   |   |   |   |    |   |
| Les besoins sont de deux types : le désir (qiwā šahwānia) et la dominance                              |   |   |   |   |    | + |
| (qiwā tad□ū ila-l-ġalaba)                                                                              |   |   |   |   |    |   |
| Les forces de besoins sont principales ; dont les forces effectrices                                   |   |   |   |   |    |   |
| constituent des consécutifs subordonnés                                                                |   |   |   |   |    | + |
| Mouvement involontaire (□araka qasria) ou (□araka ġayr irādia) comme                                   |   |   |   |   |    |   |
| le tétanos (kazzāz)                                                                                    |   | + | + | + | +  | + |
| Mouvement naturel involonraire $(dala \square u \ al-lis\bar{a}n)$                                     |   |   | + |   | +  |   |
| Mouvement naturel volontaire ('alā ma $\Box r\bar{a}$ al- $\Box ab \Box e$ )                           |   | + |   | + |    |   |
| Mouvement volontaire facultatif (□araka irādia □aw□ia)                                                 |   | + | + | + | +  | + |

(+). Fait cité dans le traité correspondant. ( ). Fait n'est pas mentionné dans le traité en question.

Tableau XXXXXI bis: Classification des faits moteurs (complexe: mouvement/ repos (sukūn)) d'après les ouvrages étudiés.

| Les faits moteurs                                                                                                                 | A | G | T | R | I.S | Q                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|-----|--------------------------------------------------|
| Station volontaire ( $\Box ab\bar{a}t\ ir\bar{a}di$ )                                                                             |   |   |   |   | +   |                                                  |
| Mouvement expulsif $(\Box arakatu \ al-daf \Box i)$                                                                               | + |   | + | + | +   | +                                                |
| Mouvement compréssif ( $\Box arakatu\ al \Box a \Box ri$ )                                                                        | + |   | + | + | +   |                                                  |
| Attraction uniforme ( $\Box a \Box b \ muta \check{s} \bar{a} b i h$ )                                                            | + |   |   | + | +   | +                                                |
| La fibre spirale assure la retension الليف المورب يمسك                                                                            |   |   |   |   | +   | +                                                |
| Tétanos (tašannu $\square = in \square im\bar{a}mu \ al \square a \square ali \ il\bar{a} \ a \square lihi)$                      | + |   | + | + | +   | +                                                |
| Contraction ou diminution de la longueur $(qi \square ar)$                                                                        | + |   |   | + | +   | ,                                                |
| Etirement ou élongation (tamaddud)                                                                                                | + |   |   | + | +   | +                                                |
| Contraction $(qab \square, in \square im\bar{a}m)$                                                                                | + |   |   | + | +   | +                                                |
| Relâchement (inbis $\bar{a}\square$ )                                                                                             | + |   |   | + | +   | +                                                |
| Sens du mouvement : vers le haut ; vers le bas ; en avant ; en arrière ; à                                                        |   |   |   |   |     |                                                  |
| gauche ; à droite ; hélicoidal $(m\bar{u}rib)$ ou circulaire $(mustad\Box r)$                                                     |   |   |   |   | +   | +                                                |
| Les pieds assurent les stations (inti $\Box \bar{a}b$ ); la marche (mašy, $ta\Box a\Box\Box\Box$ )                                |   |   |   |   |     |                                                  |
| et d'autres postures (in $\Box$ in $\bar{a}$ $\Box$ e, $qu$ $\Box$ $\bar{u}d$ muftariš, $qu$ $\Box$ $\bar{u}d$ mutarabi $\Box$ e) |   |   |   |   | +   | +                                                |
| Mouvement lent $(\Box araka\ ba \Box \Box \Box a)$                                                                                |   |   |   |   | +   | +                                                |
| Mouvements irréguliers (tafannun al-□araka)                                                                                       |   |   |   | + | +   |                                                  |
| Paralysie agitante ou maladie de Parkinson <sup>36</sup> : tremblements rapides et                                                |   |   |   |   |     |                                                  |
| intenses ( $\Box araka\ irti \Box \bar{a}\check{s}ia$ )                                                                           | + |   |   | + | +   |                                                  |
| Intensité du mouvement : mouvement fort ; mouvement faible                                                                        |   |   |   |   | +   |                                                  |
| Nombre des mouvements : mouvements multiples ; mouvement unique                                                                   |   |   |   |   | +   | <del>                                     </del> |
| Le cycle (dawr) mouvement/ repos                                                                                                  |   |   |   |   | +   |                                                  |
| Propriétés complexes (combinaison de plusieurs faits moteurs simples)                                                             |   |   |   |   |     |                                                  |
| $(\Box a \Box \bar{a} \Box is murakkaba)$ comme exemple :                                                                         |   |   |   |   | +   |                                                  |
| <ol> <li>Mouvements forts et multiples (šidda, ka□ra)</li> </ol>                                                                  |   |   |   |   | +   |                                                  |
| 2. Mouvements forts en nombre limité (šidda, qilla)                                                                               |   |   |   |   | +   |                                                  |
| 3. Mouvements faibles et multiples ( $\Box u \Box f, ka \Box ra$ )                                                                |   |   |   |   | +   |                                                  |
| 4. Mouvements faibles en nombre limité (□u □f, qilla)                                                                             |   |   |   |   | +   |                                                  |
| Régulation externe ( $muta \Box \bar{a} \Box \bar{a}t \ ma \Box a \ m\bar{a}dda \ tu \Box \Box nu \ aw \ tanqu \Box u$            |   |   |   |   | +   |                                                  |

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. I, p. 179.

| $fi\Box lahar{a})$                             |  |  |   |  |
|------------------------------------------------|--|--|---|--|
| Mouvement non régulé par des facteurs externes |  |  | + |  |

(+). Fait cité dans le traité correspondant. (). Fait n'est pas mentionné dans le traité en question.

Les critères de classification des faits moteurs sont: (1) ordre de l'anomalie dans la séquence des faits; (2) durée; (3) rythme et fréquence (ces trois critères sont très anciens); (4) âge; (5) tempéraments; (6) saisons; (7) géographie, climat ; (8) mortalité ; (9) humeurs ; (10) intensité. Aristote définit les mouvements comme étant des activités psychiques; dont le chaud serait le moteur. Cette assertion serait partagée par toutes les autorités postérieures étudiées. Qazw\(\sigma\) n\(\sigma\) ajoute que les mouvements de l'homme ne sont plus à la hauteur de ses objectifs « passions »; dont les animaux seraient des alliances subordonnées.

Le tableau présente plusieurs définitions du mouvement ou, plutôt, plusieurs faits moteurs:

- \* certaines définitions impliquent des faits purement métaphysiques ou cosmologiques; à savoir le premier et le destin (fin); mouvement de l'intérieur (autonome) ou de l'extérieur;
- \* d'autres définitions s'appuient sur des faits psychiques comme le besoin; la volonté ou le choix; l'action; la passion; station ou déplacement; expulsion; compression; rétention; ...
- \* d'autres utilisent des variations ou des faits morphologiques comme la contraction; la dilatation; face antérieure ou postérieure ;
- \* et, enfin, la définition d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ , plus explicite et plus exacte; parce qu'elle adopte une synthèse des faits antérieurs cohérents et ajoute des faits statistiques; à savoir le nombre; le rythme ou fréquence et leurs combinaisons possibles.

La distribution de ces faits dans le tableau (dans le temps) illustre leur différenciation, leur évolution et leur sélection, en vue de réussir une définition et une classification plus exactes du mouvement.

La définition d'Aristote serait (au moins pour ces autorités) ancestrale; elle serait le sujet d'une évolution en plusieurs paliers:

Palier humorale établie par Hippocrate; se base sur les faits humoraux associés au mouvement pour en établir la définition;

Palier anatomique ou morphologique fondé par Galien;

Palier statistique développé par Ibn S□nā;

Et enfin le palier cosmologique ou environnemental qui définit les rapports entre les mouvements humains et ceux des animaux définis par  $Qazw \square n \square$ .

Galien et Ibn S□nā ont réussi une très bonne sélection des faits antérieurs; leurs contingents sont aussi importants. Al-Rāz□ reproduit, sans appliquer une véritable sélection, les définitions

| antérieures ce qui renforce la confusion et l'ambigüité. $\Box$ abar $\Box$ adopte une synthèse | médiocre; l | a |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---|
| même chose pour celle de Qazw□n□; dont le contingent est beaucoup plus important.               |             |   |

Tableau XXXXXII: Les propriétés des maladies motrices selon Galien ;  $\Box$ abar $\Box$  ; al-Rāz $\Box$  et Ibn  $S\Box$ nā.

| Les faits moteurs                                                                                                                           | G | T | R | I.S |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|-----|
| Intensité de la maladie : $(\Box u \Box f ; bu \Box l\bar{a}n \ wa \ suq\bar{u} \Box ; `usr)$                                               | + | + | + | +   |
| Intensité du mouvement (šiddatu al-□araka)                                                                                                  |   | + | + | +   |
| Intensité du repos (šiddatu al-sukūn)                                                                                                       |   | + | + | +   |
| La durée de la maladie : maladie chronique ou non (muzmina /ġayr muzmina ; □ābita / ġayr □ābita ; musta□kima / ġayr musta□kima)             | + |   | + | +   |
| La fréquence de la maladie : (mutawātira ; ġayr mutawātira)                                                                                 |   |   | + | +   |
| Le sens et l'aspect du mouvement : $(\Box ihatu \ wa \ ni \Box \bar{a}mu \ al - \Box araka)$                                                | + |   | + | +   |
| La vitesse de son incidence : $(\Box ud\bar{u} \Box uha \ ba\dot{g} \Box a)$ ou $(qal\Box lan \ qal\Box lan)$                               | + | + | + | +   |
| La vitesse de sa guérison : $(inqi \Box \bar{a} \Box uha \ ba\dot{g} \Box a)$ ou $(qal \Box lan \ qal \Box lan)$                            | + | + | + | +   |
| Evolution de la maladie : $(zi\bar{a}da \; ; \; tar\bar{a} \Box u \Box e)$                                                                  | + |   | + | +   |
| Evolution réversible $(tar\bar{a} \Box u \Box e \ mumkin)$ ou non réversible $(tar\bar{a} \Box u \Box e \ gayr \ mumkin)$                   | + |   | + | +   |
| Les organes atteints : nerfs ; muscles ; encéphale ; tout le corps.                                                                         | + | + | + | +   |
| Les dimensions de l'organe et des muscles : longueur ; largeur $(ar \square)$ ; dureté $(\square al\bar{a}ba)$ ; position $(hay \square a)$ |   | + | + | +   |
| Position des organes atteints : antérieurs ; postérieurs ; gauches ; droits ; antagonistes (mutaqābila, muta □ādda).                        | + | + | + | +   |
| Principe $(ibtid\bar{a} \Box e)$ de la maladie : l'encéphale ou un autre organe.                                                            |   |   | + | +   |
| Maladie spécifique $(\Box \bar{a} \Box \Box a)$ ou maladie qui touche plusieurs organes $(mu\bar{s}taraka)$                                 | + | + | + | +   |
| L'âge : $(al\text{-}sinn\ al\text{-}la\square\squareta\squareharu\ f\squarehi\ al\text{-}\bar{a}fa)$                                        | + |   | + | +   |
| Ordre de l'anomalie dans la séquence des faits                                                                                              | + | + | + | +   |
| Le pic de la maladie : (al-bu □rān ; al-nawba ; kamāl al-'illa)                                                                             | + |   | + | +   |
| Les tempéraments sensibles : $(ru \Box \bar{u}ba ; bur\bar{u}da ; yub\bar{u}sa ; \Box ar\bar{a}ra)$                                         | + | + | + | +   |

| Vitesse du mouvement ( $sur \square atu \ al- \square araka$ ) | + |   | + | + |
|----------------------------------------------------------------|---|---|---|---|
| Fréquence d'atteinte                                           | + |   | + | + |
| Combinaisons de plusieurs faits (maladies) moteurs             | + | + | + | + |

Tableau XXXXXII bis: Les propriétés des maladies motrices selon Galien;  $\Box abar \Box$ ;  $R\bar{a}z \Box$  et Ibn  $S\Box n\bar{a}$ .

| Les faits moteurs                                                                                 | G | T | R | I.S |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|-----|
| Combinaisons: maladies motrices-maladies sensorielles                                             | + | + | + | +   |
| Combinaisons: maladies motrices-maladies cognitives                                               | + |   | + | +   |
| Les humeurs en cause : la bile ; le sang ; l'atrabile, le phlègme                                 | + | + | + | +   |
| La répartition géographique : (al-buldān al-□anūbia ; al-buldān al-šamālia).                      | + |   | + |     |
| La répartition saisonnière : $(al-ri\bar{a}\square)$                                              | + |   | + | +   |
| L'intensité des causes                                                                            | + | + | + | +   |
| Maladie générale $(al \square um\bar{u}m)$ ou spécifique $(al \square u \square \bar{u} \square)$ | + | + | + | +   |
| La mortalité : (āfa qātila) ou (āfa ġayr qātila)                                                  | + |   | + | +   |
| L'intensité de la douleur : ( $\check{s}iddatu\ al$ - $wa \square a \square e$ )                  |   |   |   | +   |
| Influence des affections psychiques : $(al \square aw\bar{a}ri \square al-nafs\bar{a}nia)$        | + |   | + | +   |

Les ouvrages d'Aristote, sujet de notre analyse, n'ont pas une valence médicale; la même chose pour celui de Qazw $\Box$ n $\Box$ . Ainsi; la contribution de ces trois traités est nulle. Le tableau résume les propriétés des maladies motrices: intensité; durée; fréquence; parties atteintes; évolution; tempérament; humeur; régulation psychique et environnementale ('ara $\Box$ ia); ...etc.

Nous pouvons remarquer que ces critères cliniques sont très anciens (ils datent, au moins depuis Hippocrate); dont la plus grande majorité est partagée par toutes ces autorités. Ibn S□nā aurait établi les faits moteurs physiologiques (normaux), par analogie, à partir des faits cliniques (anormaux).

### 3.2. Terminologie utilisée pour désigner les perturbations psychiques motrices

Tableau XXXXXIII: La nomenclature des maladies psychiques motrices selon  $\Box$ abar $\Box$ ; al-Rāz $\Box$  et Ibn  $S\Box$ nā.

| Malakan manaki man                                | Désignation (no             | menclature) selon:            |                                               |
|---------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------------|
| Maladies psychiques                               | □abar□                      | Al-Rāz□                       | Ibn S□nā                                      |
| Vertige: (duwār)                                  | +                           | +                             | sadar et duwār                                |
| Vertige <sup>37</sup> : (sadar)                   | = (duwār)                   | Diffère du (duwār)            |                                               |
| Syndrome de tension <sup>38</sup> :               |                             |                               | +                                             |
| (Liwā)                                            |                             |                               |                                               |
| Cauchemar : (kābūs)                               | +                           | +                             | +                                             |
| Epilepsie: $(\Box ar \Box e)$                     | +                           | +                             | +                                             |
| Apoplexie: (sakta)                                | (sukāt)                     | +                             | +                                             |
| (Fāli□)                                           | Paralysie                   | Paralysie                     | Hémiplégie                                    |
| $(Istir \Box \bar{a} \Box e)$                     |                             | +                             | Paralysie                                     |
| Léthargie ; coma : (Subāt)                        |                             | +                             | +                                             |
| Tremblement « Parkinson » 39                      | (irti□āš;<br>i□tilā□)       | (nāfi□ ; irti□āš ; i□ tilā □) | (Ra □ša)                                      |
| (Wa□ye)                                           | +                           | +                             |                                               |
| (Tašannu□)                                        | +                           | +                             | Contraction                                   |
| Tétanos                                           | (Tamaddud)                  | (Tašannu□)                    | (□adar)                                       |
| (□adar)                                           | +                           | +                             | Contraction, distension                       |
| (Tamaddud)                                        | +                           | C'est un (tašannu□)           | Distension                                    |
| Paralysie faciale <sup>40</sup> : (laqwa)         | (Istir□ā□e)                 | (Fāli□, Tašannu□,             | (□adar, Tašannu□,                             |
| rararysie laciale . (luqwu)                       | $(15111 \sqcup u \sqcup e)$ | $Istir \Box \bar{a} \Box e)$  | $I\Box tilar{a}\Box$ , $Istir\Boxar{a}\Box$ ) |
| Toux : $(U \Box \bar{a}s)$                        | +                           |                               | +                                             |
| $(Ta \Box \bar{a} \Box ub ; tama \Box \Box \Box)$ | +                           |                               | +                                             |
| Vomissement : ( <i>Tahawu</i> □ <i>e</i> )        | +                           |                               | +                                             |
| $(Su \square \bar{a}l)$                           | +                           |                               | +                                             |
| $(\Box a \Box ik)$ ; picotement:                  | +                           |                               |                                               |

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 502.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 546.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. I, p. 179.

| (daġdaġa) |  |  |
|-----------|--|--|
|           |  |  |

On ne trouve pas les traces de cette terminologie clinique dans les ouvrages analysés d'Aristote; non pas dans celui de Qazw $\square$ n $\square$ . Le tableau résume les termes utilisés par  $\square$ abar $\square$ ; al-Rāz $\square$  et Ibn S $\square$ nā pour désigner les maladies psychiques motrices. Cette philologie montre que (11/20) de cette terminologie est partagée; 18/20 date au moins depuis  $\square$ abar $\square$ ; al-Rāz $\square$  reproduit 14/20 des termes avec quelques rectifications (précisions). Toute fois le degré de confusion régresse progressivement. Ibn S $\square$ nā remarqua cette confusion; dont son traité le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  serait rédigé pour apporter plus du contexte et de classement.

### 3.3. Les critères de classification des maladies psychiques motrices

Tableau XXXXXIV: Classification des maladies psychiques motrices selon  $\Box$  abar $\Box$ ;  $R\bar{a}z\Box$  et Ibn  $S\Box n\bar{a}$ .

| Maladies                       |                                                                                           | Classification selon:                                                                 |                           |
|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| psychiques                     | □abar□                                                                                    | Al-Rāz□                                                                               | Ibn S□nā                  |
| (Sadar)                        |                                                                                           | Sadar, duwār, baš□dek                                                                 |                           |
| Vertige: (duwār)               | Maladie encéphalique                                                                      |                                                                                       |                           |
| (Liwā)                         |                                                                                           |                                                                                       |                           |
| (Kābūs)                        |                                                                                           | Epilepsie, $(k\bar{a}b\bar{u}s, umm al-\Box uby\bar{a}n, tafazzu\Box e f\Box-l-nawm)$ |                           |
| Epilepsie ( $\Box ar \Box e$ ) | Maladie encéphalique                                                                      | Causes encéphaliques ou<br>coordination encéphale-<br>organe (estomac)                | Maladies<br>encéphaliques |
| Apoplexie (sakta)              | Les deux hémisphères encéphaliques (□ānibay al-dimāġ) deviennent plus secs ou plus froids | Cause ('illa)<br>encéphalique ou<br>neurologique                                      |                           |
| (Sukāt)                        |                                                                                           | Analogues à l'épilepsie                                                               |                           |
| (Subāt)                        |                                                                                           | Analogues a repliepsie                                                                |                           |
| (Fāli□)                        | (Fāli□, laqwa)                                                                            | Due à une cause ('illa)<br>encéphalique,<br>neurologique ou<br>musculaire             |                           |
| $(Istir \Box \bar{a} \Box e)$  | = $(i \Box til\bar{a} \Box)$ . Le nerf devient plus froid                                 | En général, la cause ('illa) est dans le nerf                                         |                           |
| (Ra □cha)                      | = $(i \Box til\bar{a} \Box)$ .<br>Le nerf devient plus froid                              | Due à une cause ('illa)<br>encéphalique,<br>neurologique ou<br>musculaire             | Neuro-pathies             |
| (Tašannu□)                     | (Tašannu□, □adar,<br>kazzāz)                                                              | (Tašannu□, tamaddud,<br>kazzāz)                                                       |                           |
| Tétanos (kazzāz)               | Tašannu□, □adar, kazzāz,                                                                  | Le nerf est faible $(\Box u \Box f)$                                                  |                           |
| (□adar)                        | $`u\Box \bar{a}s, tama\Box\Box\Box,$                                                      |                                                                                       |                           |

|                                     | daġdaġa, i□tilā□                                |                                         |                   |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------|
| (Tamaddud)                          |                                                 | (Tašannu, tamaddud,                     |                   |
|                                     | Due à une cause                                 | kazzāz)                                 |                   |
| (Laqwa)                             | neurologique ('illa $f \square$ -l-             | Due à une cause ('illa) encéphalique ou |                   |
|                                     | ʻa□aba)                                         | musculaire                              |                   |
| $(Wa \square ye)$                   | (Irti□āš, wa□ye)                                |                                         |                   |
| $(U \Box \bar{a}s)$                 |                                                 |                                         | Mal. encéphalique |
| $(Ta \Box \bar{a} \Box ub ;$        | Mouvement répulsif                              |                                         |                   |
| $tama \square \square \hat{\imath}$ | $(\Box araka\ li\ daf \Box li\ mu \Box \Box l)$ |                                         | Mouvement         |
| (Tahawu□e ;                         |                                                 |                                         | répulsif          |
| $su \square \bar{a}l)$              |                                                 |                                         |                   |
| (□a□ik ; daġdaġa)                   | حركة للذة                                       |                                         | ???               |

| Al-Rāz $\square$ , dans son $\square \bar{a}w\square$ , reproduit les dits d'Hippocrate et ceux de Galien; dont le souci |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| n'est plus la classification ; mais ; plutôt, le diagnostic : les faits cliniques moteurs ont été attribués à            |
| l'encéphale ; aux nerfs ; aux muscles et aux autres organes (approche discriminative pour réussir un                     |
| meilleur diagnostic).                                                                                                    |

 $\square$ abar $\square$  a pu définir, sans avoir déterminé les critères de cette classification, le groupe des « maladies encéphaliques » ; qui regroupe le vertige et l'épilepsie. Ibn  $S \square n\bar{a}$  a pu développer cette approche:

- 1. il a définit les faits anatomiques comme critères pour classer cette terminologie diverse en deux champs conceptuels homogènes; « maladies encéphaliques » et « neuropathies » ou maladies neurologiques;
- 2. il a réussi l'application de ces critères sur la grande majorité des maladies motrices définies jusqu'alors.

Ce souci didactique conjugué avec l'examen thérapeutique a fortement développé le diagnostic.

## 4. Perturbations des activités psychiques sensorielles

# 4.1. Règles pour réussir le diagnostic des maladies sensorielles<sup>41</sup>

Tableau XXXXXV: Les causes des maladies psychiques sensorielles selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ .

|                       | Interprétation selon le <i>Qānūn</i> d'Ibn S□nā                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                       | 1. Faiblesse $(\Box u \Box f)$ et perte $(bu \Box l\bar{a}n)$ de la vision : le tempérament devient plus froid et/ou plus humide ;                                                                                                                             |
|                       | <ul><li>2. Perturbation (tašawuš) de la vision: tempérament plus sec et plus chaud; des vapeurs ascendantes.</li><li>Si les autres sens sont altérés, l'encéphale est malade; sinon l'œil serait atteint. Les</li></ul>                                        |
| es<br>S               | facteurs qui perturbent la vision affectent la force et la chaleur innées.                                                                                                                                                                                     |
| Maladies sensorielles | <ol> <li>Faiblesse (□u□f) et perte (bu□lān) de l'ouïe : le tempérament devient plus froid et/ou plus humide ;</li> <li>Perturbation (tašawuš) de l'ouïe : le mésencéphale a un tempérament plus sec et plus</li> </ol>                                         |
| Malac                 | chaud ; accumulation des vapeurs dans le mésencéphale.  Perturbation $(ta\check{s}awu\check{s})$ de l'odorat : accumulation d'une humeur $(\Box al\Box)$ dans le prosencéphale ; ou bien des causes qui surviennent dans le nez $(\Box ay\check{s}\bar{u}m)$ . |
|                       | L'altération (taġayur) du touchet et du sens gustatif sont, généralement, dues aux altérations (fasād) qui touchent les terminaisons proximales (anhā $\Box e \ qar \Box ba$ )                                                                                 |
|                       | Si tous les sens sont altérés ; l'encéphale serait malade. Le froid et l'humide induisent la faiblesse et la perte ; alors que le chaud et le sec, dans des limites, provoquent la                                                                             |

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Avicenne, Canon de médecine, tom. II, p.9-24.

| perturbation (tašawuš) des sens. Si le chaud encéphalique dépasse le seuil; tous les |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--|
| sens se trouvent abolies.                                                            |  |

Ces lois, sous cette forme explicite, font défaut dans le  $\Box \bar{a}w \Box$  d'al-R $\bar{a}z \Box$  et ; aussi dans le *Firdaws al-* $\Box ikma$  de  $\Box$ abar $\Box$ . Il est clair qu'Ibn S $\Box$ n $\bar{a}$  a pu définir l'intensité de la perturbation et le degré de sa coordination « conjugaison » comme critères pour classer les maladies sensorielles: Selon le premier critère ; il distingua deux termes: faiblesse ( $\Box u \Box f$ ), perte ( $bu \Box l\bar{a}n$ ) d'une part; et ( $ta\check{s}awu\check{s}$ ), de l'autre part. En utilisant le deuxième critère il distingua les maladies sensorielles spécifiques et les maladies qui touchent, en associé, deux ou plusieurs sens.

### 4.2. Les maladies qui touchent le sens de la vision

Tableau XXXXVI: Rapports entre les faits cliniques, anatomiques et physiologiques, associés au sens de la vision selon Galien ; □abar□; al-Rāz□ et Ibn S□nā.

| Galien                                                                                                                                                                          | Al-Rāz□                                                                 | □abar□                                                                                                                                                                         | Ibn S□nā                                                                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| La vision se trouve perdue $(ya \square dumu)$ ou elle devient faible $(ya \square \square uf)$ à cause de :                                                                    |                                                                         | La perte $(\Box ah\bar{a}b)$ de la vision;<br>sa faiblesse $(\Box u \Box f)$ et son<br>altération $(ta\dot{g}ayur)$<br>surviennent à cause de :                                | La perte $(bu \square l\bar{a}n)$ de la vision; sa faiblesse $(\square u \square f)$ ; son altération $(ta\dot{g}ayur)$ et perturbation $(ta\dot{s}awu\dot{s})$ surviennent à cause de : |
| L'âme visuelle devient plus dense $(\dot{g}ila \square al-r\bar{u}\square al-b\bar{a}\square ir)$ Le cristallin devient plus dense $(\dot{g}ila\square al-lal\square d\square)$ |                                                                         | La maladie touche le sens lui-<br>même : l'âme visuelle $(al-r\bar{u} \square al-n\bar{u}r\square)$ s'élargie<br>$(yattasi\square e)$ ; se rétrécie<br>$(ya\square \square q)$ | La maladie touche<br>l'âme visuelle (al-rū□<br>al-bā□ir) lui-même                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                 |                                                                         | La maladie touche la force (al-qu                                                                                                                                              | ′                                                                                                                                                                                        |
| Maladie encéphalic dimāġ)                                                                                                                                                       | que <i>('illa fi-l</i> -                                                |                                                                                                                                                                                | Maladie encéphalique ('illa fi-l-dimāġ)                                                                                                                                                  |
| Le nerf optique est malade ('illa fi-l-<br>'a□aba)                                                                                                                              |                                                                         | La maladie touche les parties subordonnées $(ta \square dum \ al-ba \square ar)$ : $(al-\square adaqa)$ ; le cristallin $(al\square al \square dia)$ ; le nerf.                | Le nerf optique est malade ('illa fi-l-'a□aba)                                                                                                                                           |
| Le cristallin est ma $\Box al \Box d \Box$ ): tempér décalage (zawāl, $\Box$ hypertrophie ('i $\Box$ al ( $\Box$ iġar).                                                         | ament modifié; $\exists u \Box \bar{u} \Box,  \dot{g}u \Box \bar{u}r);$ |                                                                                                                                                                                | Les humidités (al-<br>$ru \Box \bar{u}b\bar{a}t$ ) sont<br>atteintes: 1. Le<br>cristallin ( $\Box al \Box dia$ );                                                                        |
| La gélatineuse est i                                                                                                                                                            | malade <i>(ʻilla fi-l</i> -                                             | La gélatineuse est malade ('illa                                                                                                                                               | 2. La gélatineuse <i>al</i> -                                                                                                                                                            |

| <i>bay</i> □ <i>iya</i> )                                |                                                                            | <i>fi-l-bay</i> □ <i>iya</i> )                                                                                             | bay□iya                                                                            |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                          |                                                                            |                                                                                                                            | 3. L'humeur vitrée (al-<br>zu $\Box \bar{a} \Box ia$ )                             |
| La cornée est malade ('illa fi-l-qarniya)                |                                                                            | La cornée est trouble (kadira)                                                                                             | Les enveloppes (al-<br>□abaqāt) sont<br>atteintes:<br>1. La cornée (al-<br>qarnia) |
| La pupille est ma $al \square inab \square$ )            | lade <i>(ʻilla fi □uqbi</i>                                                |                                                                                                                            | 2. L'iris (al □inabia)                                                             |
|                                                          | La rétine est<br>malade ('illa fi-l-<br>□ifāq al-šabak□)                   |                                                                                                                            | 3. La rétine (al-<br>šabakia)                                                      |
|                                                          |                                                                            |                                                                                                                            | Tempérament général (mizā□ 'āmm fi-l-□asad)                                        |
| (□abar□ lui est                                          | antérieur). Pourquoi c                                                     | entant les dits d'al-Rāz□ ne suit p<br>ce décalage? Al-Rāz□ reproduit le<br>seurs; c'est la raison pour laquelle           | s dits de Galien (cite les                                                         |
| <ol> <li>à l'activité en<br/>bu□lān) ; al-Rāz</li> </ol> | □ reproduit la même                                                        | ies par rapport:<br>en distingue deux faits quantitatifs<br>chose; □abar□ ajoute un troisièm<br>ualitatif nommé (tašawuš). |                                                                                    |
| anatomiques; al-                                         | Rāz□ adopte la comp                                                        | pte un système binaire composé<br>osante anatomique du modèle anté<br>brce) ; dont Ibn S □ nā établit l'amél               | rieur ; □abar□ définit un                                                          |
| 3. partie(s) physicornée, la pupille concisions; tandis  | ique(s) atteinte(s). Ga<br>e; al-Rāz□ ajoute, d'<br>s que l'apport d'Ibn S | alien cite l'encéphale, le nerf « opt<br>après □ unayn, la rétine. Les dits<br>□ nā est, principalement, didactique        | tique », la gélatineuse, la de □abar□ souffrent de                                 |
| synthèse et de cla<br>4. au tempéramen                   |                                                                            | e critère figure uniquement dans le Q                                                                                      | <i>Qānūn</i> d'Ibn S□nā.                                                           |

| Tableau XXXXXVII: | La nomenclature d | dec maladiec | viguelles selo | n □ahar□ · | Rāz et Ihn S nā |
|-------------------|-------------------|--------------|----------------|------------|-----------------|

| □abar□                                                  | Al-Rāz□                                             | Ibn S□ nā                                             |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ⊔aDar⊔                                                  | Al-Raz_                                             | 1Dn S⊔na                                              |
| Perte de la vision ( $\Box ah\bar{a}bu$                 | La vision se trouve perdue                          | Perte de la vision ( $bu \square l\bar{a}nu \ al$ -   |
| $al$ - $ba \square ar)$ ; faiblesse                     | $(ya \square dumu)$ ou elle devient faible          | $ba\Box ar$ ); faiblesse ( $\Box u\Box f$ );          |
| $(\Box u \Box f)$ ; altération (taġayur)                | (ya□□ufu)                                           | altération (taġayur); perturbation                    |
|                                                         |                                                     | (tašawuš)                                             |
| Leucome <sup>42</sup> : $(al\text{-}bay\bar{a}\square)$ |                                                     |                                                       |
|                                                         | Exophtalmie $^{43}$ ( $\Box u \Box \bar{u} \Box$ ), | Exophtalmie ( $\Box u \Box u \Box$ ), ( $\Box awal$ , |
|                                                         | (□awal, inqilābu al□ayn)                            | inqilābu al□ayn)                                      |
| (yarā al-š                                              | fay□a šay□ayn)                                      |                                                       |
| (yarā kulla šay□in 'alā                                 |                                                     |                                                       |
| $\Box$ idatihi)                                         |                                                     |                                                       |
|                                                         | Ceux qui voient à distance et ne                    | Ceux qui voient (yastaq□□) à                          |
|                                                         | regardent pas les objets proches                    | distance et ne regardent pas les                      |
|                                                         |                                                     | objets proches                                        |
|                                                         | Ceux qui voient les objets proches                  | Ceux qui voient $(yastaq \Box \Box)$ les              |
|                                                         |                                                     | objets proches et ne regardent pas à                  |
|                                                         | et ne regardent pas à distance                      | distance                                              |
|                                                         | Rétrécissement de la pupille                        | I - with in a man of the last                         |
|                                                         | (□ayqu al-□adaqa)                                   | Le rétrécissement (al-□ayq)                           |

D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 482.
 D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 487.

This document is created by GIRDAC PDF Converter Trial version GIRDAC PDF Converter Full version does not add this green footer Full version can be ordered from http://www.girdac.com/Products/Buy.htm

| Distension de la pupille (ittiss $\bar{a} \square u$ al- $\square adaqa$ )                                                         | La distension (al-intišār) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Ceux qui voient les objets petits<br>et ne perçoivent pas les objets de<br>grande taille                                           |                            |
| Relâchement de l'iris ( $bu \square l\bar{a}nu$ $inqib\bar{a} \square i$ $al \square inab \square$ $wa-l-tis\bar{a} \square ihi$ ) | Obstruction (insidād)      |
| Spectres <sup>44</sup> (al-ta $\square$ ayulāt) quatre types                                                                       | (al-□ayālāt)               |
| Héméralopie ; vue faible la nuit : $(al \Box a \bar{s} \bar{a} \Box e)$                                                            | (al□ašā□e)                 |
| Nyctalopie $^{45}$ : $(al-\Box ahar)$                                                                                              | (al-□ahar)                 |

Cette terminologie, en phase de constitution et de différenciation, repose sur les faits anatomiques et métaphysiques définis. Selon cette philologie on distingue:

- 1. des termes différenciés (noms propres); al-Rāz $\square$  cite ( $\square u \square \bar{u} \square$ ,  $\square awal$ , inqilābu al $\square ayn$ ,  $\square ayqu$ al- $\square adaqa$ ,  $ittis\bar{a}\square u$  al- $\square adaqa$ , sudda,  $ta\square ayyul\bar{a}t$ , ' $a\check{s}\bar{a}\square e$ ,  $\square ahar$ );  $\square abar\square$  ajoute ( $bay\bar{a}\square$ );
- 2. des phrases résumant les perturbations visuelles qui en résultent ;
- 3. des phrases illustrant les altérations anatomiques.

D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 499.
 D'après Sanagustin F., Avicenne. Théoricien de la Médecine et Philosophe, 2009, t. II, p. 489.

| -                                       | ouchent le sens de l'ouïe                 |                                                         |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| -                                       |                                           |                                                         |
|                                         | ologie utilisée par al-Rāz□; □            | □abar□ et Ibn S□nā pour désigne                         |
| maladies relatives au sens de           | l'ouïe.                                   |                                                         |
| □abar□                                  | Al-Rāz□                                   | Ibn S□nā                                                |
| +                                       | Surdité : (al-□amam)                      | +                                                       |
|                                         | $(\Box iq lu \ al\text{-}sam \Box e)$     |                                                         |
|                                         | ('usru al-sam □e)                         |                                                         |
|                                         | (radā□atu al-sam □e)                      |                                                         |
|                                         |                                           | Toutes les maladies de l'ouïe                           |
|                                         | (□araše) inné                             | peuvent être innées (□ ilqia) ou                        |
|                                         |                                           | acquises ('ara □ia)                                     |
|                                         |                                           | Régression de l'ouïe (yanqu□ al-                        |
|                                         | (□araše) acquis                           | $sam \square e$ ): ne perçoit pas à distance            |
|                                         |                                           | = (□araše, waqar)                                       |
|                                         |                                           | Perturbation $(i \square \square ir\bar{a}b)$ de l'ouïe |
| Bourdonnement, tintement:               | Hypersensibilité ( $\Box ak\bar{a}\Box u$ | Hypersensibilité ( $\Box ak\bar{a}\Box u$ al-           |
| (dawiye, $\Box an \Box n$ )             | $al$ - $\Box ar{a}ssa)$                   | $\Box \bar{a}ssa)$                                      |
| Faiblesse $(\Box u \Box fu fi \Box li)$ | Faiblesse ( $\Box u \Box fu \ al$ -       | Faiblesse (□ <i>u</i> □ <i>fu alquwa al-</i>            |

|                                           |                      | T         |
|-------------------------------------------|----------------------|-----------|
| $\lfloor a/ \lfloor u \rfloor ni \rangle$ | $\Box \bar{a} a a a$ | nafsānia) |
| $al \sqcup u \sqcup ni$                   | $\sqcup assa)$       | najsantaj |
| *                                         | /                    | 1         |
|                                           |                      |           |

Nous avons regroupé, dans la même ligne, les termes qui ont un bon rapport d'analogie.

### 4.4. Les maladies qui touchent le sens de l'odorat

Tableau XXXXXIX: La nomenclature des maladies qui affectent le sens de l'odorat selon  $\Box$ abar $\Box$ ;  $R\bar{a}z\Box$  et  $Ibn\ S\Box n\bar{a}$ .

| □abar□                     | Al-Rāz□                                               | Ibn S□nā                  |                                                                                                                                                       |
|----------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                            | Perte de l'odorat (Bu □lān al- šam)                   | Perte de<br>l'odorat      | Ne perçoit ni les odeurs agréables (al-□□b) ni les odeurs désagréables (almuntin)  Perçoit les odeurs agréables ou les odeurs désagréables            |
| Faiblesse (Wahanu al- šam) | Faiblesse $(\Box u \Box fu \ al\text{-} \check{s}am)$ | Faiblesse (□u□fu al- šam) | Faible perception des odeurs agréables et des odeurs désagréables  La perception des odeurs agréables ou celle des odeurs désagréables devient faible |
|                            | (Natanu al-šam)                                       | Altération (taġayur)      | Perçoit des odeurs même s'il n'existe pas des corps odorants                                                                                          |

|  | Il aime $(yasta \square \square b)$ les odeurs désagréables |
|--|-------------------------------------------------------------|
|  | Il déteste (yakrah) les odeurs agréables                    |

Nous avons regroupé, dans la même ligne, les dits qui ont un bon rapport d'analogie.

| Al- Rāz $\square$ définie trois faits cliniques: (bu $\square$ lān al-šam; $\square$ u $\square$ fu al-šam; natanu al-šam) qui sont |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| utilisés pour désigner trois maladies de l'odorat. Les dits de $\square$ abar $\square$ sont très sommaires. Ibn S $\square$ nā     |
| a réussi la différenciation des faits dégagés par ses devanciers: si Galien classe les maladies selon                               |
| l'état du sens de l'odorat ; Ibn $S \square n\bar{a}$ ajoute deux autres critères, à savoir, le sensible, et l'interaction          |
| (rapport) sens/ sensible.                                                                                                           |

### 4.5. Les maladies qui touchent le sens tactile et le sens gustatif

Tableau XXXXXX: La nomenclature des maladies qui affectent le sens tactile et le sens gustatif selon  $R\bar{a}z\Box$  et  $Ibn\ S\Box n\bar{a}$ .

| Al-Rāz□                                    | Ibn S□nā                                                                                   |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                            | Perte du sens tactile (bu $\Box l\bar{a}n$ al- $\Box iss$ al- $l\bar{a}mis$ ) et           |
|                                            | perte du sens gustatif ( $bu \Box l\bar{a}n \ al - \Box iss \ al - \Box \bar{a} \Box iq$ ) |
|                                            | Perte du sens gustatif; alors que le sens tactile reste                                    |
|                                            | intacte                                                                                    |
|                                            | Les deux sens deviennent faibles $(ya \square \square uf\bar{a}n)$                         |
| Perçoit des saveurs désagréables (munkira) |                                                                                            |
| Perçoit des saveurs qui n'existent pas     | Altération (yataġayarān)                                                                   |
| (□awdatu □issi al-lissān)                  |                                                                                            |

Nous avons regroupé, dans la même ligne, les dits qui ont un bon rapport d'analogie.

| Al-Rāz□ définie deux faits cliniques: (ta'm munkir; □awdatu al-šam) qui sont utilisés pour                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| désigner deux maladies gustatives. $\Box$ abar $\Box$ n'a pas traité ce sens. Ibn $S\Box$ n $\bar{a}$ a réussi l'application et |
| le transfert des modèles précédents (optique; acoustique; olfactif) pour classer les maladies des sens                          |
| "linguaux".                                                                                                                     |

### 5. Le plaisir et la douleur

« Parmi les viscères  $(a \Box \Box \bar{a} \Box e \ al - \Box awf)$ , le cœur est le seul qui ne supporte pas les douleurs intenses et les maladies chroniques  $(saqam \Box a \Box b)^{46}$ 

« Les vapeurs induisent des douleurs rénales qui atteginent, rapidement, le cœur via l'aorte » 47

« Ce qui est conforme à la nature donne du plaisir, et tous les animaux poursuivent le plaisir conforme à leur nature. »  $^{48}$ 

Tableau XXXXXI: La définition de la douleur selon Galien et Ibn  $S \square n\bar{a}$ .

|                  |         | Galier                                                                                             | 1                                                                                           | Ibn S□nā                      |
|------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| _                |         | •                                                                                                  | C'est un état pathologique accidentel qui caractérisent les animaux ( $\Box \bar{a}l  gayr$ |                               |
| Définition de la | ľ       |                                                                                                    | $\Box ab \Box \Box \Box $ 'āri $\Box$ );                                                    |                               |
|                  | douleur | • C'est la perception induite par les sensibles discordants ( $mu \square a \square \square ir mu$ |                                                                                             |                               |
|                  | qo      | •                                                                                                  | Les sensibles antagonistes (□idd wārid) provoque                                            | ent des changements immédiats |
|                  |         |                                                                                                    | au niveau de la faculté sensitive.                                                          |                               |

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Aristote, Parties des Animaux, p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Aristote, Parties des Animaux, p. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Aristote, Histoire des Animaux, p.491.

|                         | Les lésions ou solutions                       | Non; parce que les douleurs sont diffuses ou homéomères                     |
|-------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ırs                     | de continuité (tafr□qu                         | (mutašābih $al \Box a \Box z\bar{a} \Box e$ ); alors que les lésions et les |
| ou let                  | <i>al-itti</i> $□$ <i>āl</i> ). Le froid et le | solutions de continuité sont localisées. Les causes directes                |
| Les causes des douleurs | chaud induisent des                            | (bi-l- $\Box \bar{a}t$ ) des douleurs sont le froid et le chaud. Le sec     |
| es d                    | douleurs parce qu'ils                          | provoque les douleurs parce qu'il induit des lésions (causes                |
| caus                    | provoquent des solutions                       | indirectes sabab bi-l-'ara□). L'humide ne provoque pas des                  |
| Les                     | de continuité                                  | douleurs                                                                    |
|                         |                                                |                                                                             |

Comment peut-on expliquer cette discordance entre Galien et Ibn S□nā?

Ibn  $S \square n\bar{a}$  parle, probablement, d'une gamme sensorielle alors que Galien parle des limites extrêmes.

Selon Galien les faits sensoriels (interaction entre les sensibles, d'une part, les sens et les organes impliqués, d'autre part) surviennent selon la loi de tout-ou rien. Or Ibn S□nā parle d'une gamme de variation.

### Conclusion

Tableau XXXXXII: Modalités de perception selon Galien et Ibn S□nā.

| Faits sensoriels           | Galien                            | Ibn S□nā            |
|----------------------------|-----------------------------------|---------------------|
| Sensible tolérable (actif) | Valeur unique (point du sensible) | Gamme du sensible   |
| Résistance de l'organe     | Point de résistance               | Gamme de résistance |
| Rupture du tempérament     | Point de rupture                  | Gamme de rupture    |

A propos de la classification des douleurs ; Ibn S□nā dit :

"أصناف الوجع التى لها أسماع، هي هذه الجملة الحكاك، الخشن، الناخس، الضاغط، الممدد، المفسخ، المكسر، الرخو، الثاقب، المسلي، الخدر، الضرباني، الثقيل، الإعيائي، اللاذع، فهذه هي خمسة عشر جنسا." 49

This document is created by GIRDAC PDF Converter Trial version GIRDAC PDF Converter Full version does not add this green footer Full version can be ordered from http://www.girdac.com/Products/Buy.htm

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Avicenne, Canon de médecine, tom I, p.149.

Ibn S □ nā utilise, dans ce passage, une terminologie plus développée (différenciée) pour identifier les différents types de douleurs. Mais; que veut-il dire par cette paraphrase (la phrase soulignée)? Est-ce que cette nomenclature fait partie de la langue vernaculaire arabe? Ou bien; elle est personnelle? Ou bien; elle est traduite? En effet ; notre analyse n'a pas dégagé des origines antérieures; ce qui renforce les deux premières suppositions.

Sanagustin Floréal signale un autre aspect : « Il est interessant de remarquer, à ce propos, la grande richesse de la terminologie relative aux solutions de continuité du fait semble-t-il de l'observation des spécificités de chacun des cas. (...) Ainsi, certaines plaies sont considérées comme mortelles du fait qu'elles concernent tel ou tel organe. Dans la determination de ces catégories, il semble indéniable qu'une longue pratique de la traumatologie avait permis aux médecins arabes d'établir une typologie relativement élaborée des traumatismes mortels ou, tout au moins, graves. »<sup>50</sup>

# Discussion générale

|      | A travers cette étude, nous avons démontré que la contribution de □abar□, d'al-Rāz□, d'Ibr        |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S□nā | et de Qazw $\square n\square$ dans la transmission et le développement des neurosciences est très |
|      |                                                                                                   |

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Sanagustin F., Avicenne (XIe Siècle), tom.II, p. 289-290.

importante. En outre ; nous devons souligner que les traités arabes étudiés, et surtout le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \square n\bar{a}$ , montrent une typologie originale et une synthèse ingénieuse.

| En ce qui concerne les plans d'organisation de ces traités arabes ; l'analyse horizontale                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| montre que $Firdaws\ al$ - $\Box ikma$ de $\Box$ abar $\Box$ , le $\Box \bar{a}w\Box$ d'al-R $\bar{a}z\Box$ et le $Q\bar{a}n\bar{u}n$ d'Ibn S $\Box$ n $\bar{a}$ traitent |
| spécialement des sciences médicales ; ce sont des ouvrages spécialisés ; or ' $A \Box \bar{a} \Box ib \ al\text{-}Ma \Box l\bar{u}q\bar{a}t$                              |
| $wa-l-\Box ayaw\bar{a}n\bar{a}t$ de Qazw $\Box$ n $\Box$ traite de toutes les sciences naturelles. L'analyse verticale de ces                                             |
| traités montre que $Firdaws\ al$ - $\Box ikma$ de $\Box$ abar $\Box$ met en jeu trois paliers ; $(naw\ \Box e/maq\bar{a}la/b\bar{a}b)$ ;                                  |
| ce qui suggère une science en phase de constitution. Le $\Box \bar{a}w \Box$ d'al-R $\bar{a}z \Box$ est anarchique ; il est                                               |
| composé de monographies classées en unités nommées (bāb). Le plan d'organisation du Qānūn est                                                                             |
| plus complexe ; il met en jeu plusieurs paliers ce qui illustre les qualités didactiques et le grand                                                                      |
| effort épistémologique d'Ibn S□nā. Alors que Qazw□n□ reproduit une version médiocre de la                                                                                 |
| typologie du <i>Qānūn</i> .                                                                                                                                               |

Dans les sommaires des traités médicaux arabes étudiés ; on trouve quelques termes d'origine grec (Qānūn); toute fois le lexique arabe est très dominant ce qui reflète la richesse des connaissances arabes médiévales, d'une part, et l'impact du pouvoir politique des dynasties arabes médiévales sur le développement des sciences, d'autre part.

En matière de neuroanatomie, l'apport des médecins arabes, objets de notre étude, est très important. Selon Mazliak : « Les éditions illustrées du *Canon de la médecine* (une édition illustré d'un manuscrit persan, datant de 1632, et conservé à Londres, par exemple) montre une succession de nerfs en place sur une figure humaine, ou bien des desssins grossiers et malhabiles du squelette et des muscles. On dit que Léonard de Vinci s'est pourtant servi des descriptions du *Canon* d'Avicenne pour ses célèbres cahiers anatomiques. » Notre étude apporte, sur cette remarque, plus de détails et de précisions. Nous avons pu, aussi, dégager les liens philologiques entre la neuroanatomie arabe et les neuroanatomies antériueres, notamment la neuroanatomie grecque.

| En effet, l'examen du Lisān al 'Arabe montre que la terminologie mise en jeu pour désigner                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $les\ différentes\ parties\ neurologiques\ par\ \Box\ abar\Box,\ al-R\bar{a}z\Box,\ Ibn\ S\Box\ n\bar{a}\ et\ Qazw\Box\ n\Box\ fait\ partie\ de\ la$ |
| littérature arabe (récits et poésie) ; que peut-on dire ? Les indices de synthèse et les indices de                                                  |
| contingence, que nous avons calculé prouvent que :                                                                                                   |

This document is created by GIRDAC PDF Converter Trial version GIRDAC PDF Converter Full version does not add this green footer Full version can be ordered from http://www.girdac.com/Products/Buy.htm

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Mazliak, P. (2001): Médecine et Biologie dans la Civilisation de l'Islam, p.54.

- Ces auteurs ont réussi une parfaite traduction de la « légende neuroanatomique grec »; en substituant les termes grecs par des termes arabes ;
- Et; ils ont pu découvrir des structures nerveuses, dont la nomenclature fait appel au langage arabe (transposition du lexique arabe sur le champ de l'anatomie).

Par ailleurs ; nous avons établi les principaux aspects de différenciation des approches anatomiques. Dans les extraits anatomiques, tirés de l'*Histoire des Animaux* et de l'ouvrage intitulé *Parties des Animaux*, Aristote élabore une approche très complexe, dont l'analyse permet de dégager trois paliers distincts : anatomie humaine , qui consiste en l'énumération des parties externes de l'organisme humain, et en commençant par les parties homéomères ; anatomie comparée, elle vise la comparaison des parties formant le corps humain avec celles des animaux ; et taxonomie , qui permet de définir les groupes zoologiques en dégageant les attributs communs et les caractères distinctifs, aussi bien anatomiques que psychiques. *Firdaws al-* $\Box$ *ikma* de  $\Box$ abar $\Box$ , le  $\Box$ aw $\Box$  d'al-Rāz $\Box$ , le Qan $\overline{u}$ n d'Ibn S $\Box$ nā et les propos de Galien tirés des traités arabes déjà cités contiennent des versions plus différenciées de l'anatomie humaine. Tandis que les deux derniers paliers (anatomie comparée et taxonomie) seraient l'objet de différenciation dans l'ouvrage de Qazw $\Box$ n $\Box$ .

Les principales barrières neuroanatomiques soulevées dans les traités arabes étudiés concernent les critères de subdivision de la masse encéphalique ; les rapports entre l'encéphale et les autres parties de l'organisme, notamment le cœur, la moelle épinière, les organes de sens, les nerfs et les muscles et, en fin, les positions de ces parties dans l'échelle humorale (quel est l'organe principale et quels sont ses consécutifs subordonnés ?) Ces barrières ont empêché, durant des centaines d'années, le développement de l'anatomie en générale, et celle du système nerveux en particulier.

Il est évident qu'Aristote, Galien et bien d'autres devanciers donnent, sur ces questions, certaines réponses. A titre d'exemple ; Aristote, en utilisant deux critères (forme et essence), définit l'encéphale comme étant une partie homéomère indivisible (divisible en tous sens). Galien subdivisa l'encéphale en deux parties de textures différentes ; il a établit des rapports humoraux entre l'encéphale, les nerfs, les organes des sens et la moelle épinière ; qui constituent selon lui les termes d'une même échelle humorale. Les dits de  $\square$ abar $\square$ ; ceux d'al-Rāz $\square$ , d'Ibn S $\square$ nā et de Qazw $\square$ n $\square$  représentent des stades de différenciation des modèles antérieurs. Cette différenciation correspond à une combinaison et/ou correction des faits antérieurs, définition des faits nouveaux, ou bien à une sélection des faits les plus cohérents.

Selon Aristote, le tempérament de l'encéphale d'une part, et ceux de la moelle et des nerfs nommés « veines », d'autre part sont tout-à-fait antagonistes. Ainsi ; l'encéphale ne serait pas l'origine des autres parties nerveuses, le cœur serait le principe de tout le corps. Or Galien établit l'analogie entre les tempéraments de ces différentes parties ; c'est ainsi qu'il définit l'encéphale comme origine de la moelle épinière et des nerfs. □abar □, al-Rāz □ et Qazw □ n □ adoptèrent, tout en ajoutant des attributs nouveaux, le modèle anatomique de Galien. Ibn S □ nā définit un « système nerveux » composé d'un organe principal (l'encéphale) et des consécutifs subordonnés (a □ □ā □ e mušārika) qui sont de deux types :

Des organes « efférents » (tata □ a □ ā mina-l-dimāġ) comme les organes de sens, le visage et le pharynx ;

D'autres exemples montrent l'apport neuroanatomique pertinent de la médecine arabe médiévale et sa contribution géniale dans le développement des neurosciences. Selon Aristote ; la moelle résulterait de la maturation du sang par coction; Galien ajoute que la moelle « épinière » est, comme l'encéphale, double; elle traverse la colonne vertébrale et envoie, dans chaque vertèbre, une paire de nerfs spinaux. □abar□, al-Rāz□, Ibn S□nā et Qazw□n□ reproduisent cette synthèse cumulée ; Qazw□n□ a pu dégager les enveloppes qui entourent la moelle « épinière ». Le texte du *Qānūn* permet de soulever une question: la moelle « épinière » serait-elle un grand faisceau de nerfs

spinaux? Toutefois il ne donne pas de réponses.

Des organes « afférents »  $(tu \square \square \square al-dim\bar{a}\dot{g})$  comme l'estomac et l'utérus.

Les modèles anatomiques du « système nerveux » définis par Galien et Ibn  $S \square n\bar{a}$  seraient déduits, par analogie, du modèle circulatoire: le « système nerveux » serait un réseau de canalicules qui constituent les voies psychiques. Galien croie la continuité des voies psychiques : les nerfs crâniens, les organes de sens et la moelle « épinière » sont des prolongements de l'encéphale; les lumières de toutes ces voies psychiques sont continues. Or Ibn  $S \square n\bar{a}$  affirme la discontinuité des voies psychiques: des limites séparent les voies encéphaliques des autres voies neurologiques ; d'autres limites séparent les « lumières » des nerfs de celles de la moelle « épinière » ; il suppose l'existence de limites ou points de jonctions nommées  $(anh\bar{a} \square e \ qar \square ba)$  entre les fibres nerveuses adjacentes ; ces structures interviendraient dans la régulation des flux de l'âme dans les voies nerveuses.

Outre ; Galien dit que l'encéphale, comme les nerfs et la moelle « épinière », seraient dupliqués ; c'est-à-dire ; formés chacun de deux monomères indépendant ce qui pose le problème d'intégrité. Tandis qu'Ibn S□nā affirme que l'encéphale est bipartite ; ainsi les différentes parties nerveuses constituent un système intégré.

En ce qui concerne l'ontologie de l'âme, de l'organe, de la force et de l'action; les traités étudiés présentent des débats qui conjuguent les faits physiques (neuroanatomiques) et les faits métaphysiques (neurophysiologiques). Ces discussions nous a permi de surmonter les grandes barrières qui séparent la philosophie et la biologie modernes. « Etant donné que l'âme a besoin d'un corps en vue de son perfectionnement, un corps a été créé pour elle afin qu'elle s'y attache. Etant donné qu'elle atteint sa perfection intellectuelle par l'intermédiaire des perceptions sensibles, elle a besoin de puissances sensibles dont les unes procurent les perceptions à l'extérieur et les autres ont pour fonction de conserver et d'acheminer vers l'âme les perceptions ainsi obtenues. »<sup>52</sup> Notre étude démontre, très bien, qu'Aristote classe ces entités selon deux critères; forme et (hiūlā), qui constituent les deux extrêmités d'un long développement ontologique. Selon □abar□, le rapport âme/organe serait analogue au rapport rayon / cristal. Pour Ibn S□nā; l'âme et les actes (sensation; connaissance; mouvement), comme le corps et les organes, sont des tempéraments; dont le développement est conçu comme une série de réactions humorales ou « chimiques ». Cette comparaison démontre qu'Ibn S□nā a pu élaborer un raisonnement original; dont les outils et la conception dépassent les barrières culturelles et religieuses à l'époque.

Avant de présenter les aspects de ces débats bio-philosophiques ; nous devons signaler que, par rapport aux extraits neuroanatomiques, les extraits psychologiques ou « neurophysiologiques » dominent dans les traités arabes analysés. On trouve dans ces extraits « neurophysiologiques » des discussions exhaustives sur les rapports : corps/ âmes/ forces/ activités. A ce propos ; plusieurs questions ont été soulevées:

Quel serait le principe du sens ; du mouvement et des activités cognitives (fantaisie, sauvegarde et mémoire)? Serait – il le cœur, l'encéphale, les organes de sens ou bien d'autres organes ?

L'âme, le corps, la force et l'action sont-ils essentiels (essences) ou accidentels (accidents)? Sont-ils uniques ou multiples?

Comment peut-on définir les rapports corps/âme ; corps/organe ; organe/organe ;

âme1/âme2; âme/force; force 1/force 2?

Quels sont les faits psychiques, ou psychosomatiques impliqués dans le sens, dans le mouvement et dans les tâches cognitives ?

Le modèle d'Aristote donne, sur ces questions, certaines réponses : le cœur serait le principe de toutes les activités animales, y compris les activités psychiques (sens, mouvement). Ce modèle

This document is created by GIRDAC PDF Converter Trial version GIRDAC PDF Converter Full version does not add this green footer Full version can be ordered from http://www.girdac.com/Products/Buy.htm

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Les notes d'Avicenne sur la Théologie d'Aristote, Revue Thomiste (1951) : 346-406, p.377.

psychologique ou «physiologique » global, qui reflète la tendance cardiocentriste, sera l'objet de plusieurs différenciations et désintégrations. □abar□ définit l'âme, la force et l'organe comme étant des entités matérielles. Il souligne le statut ontologique de l'arche. Ibn S  $\square$  nā adopte la synthèse antérieure: ne contredit pas Aristote et  $\square$  abar  $\square$ . Toute fois ; son apport est surprenant; il a provoqué une révolution psychique ou « neurophysiologique »; il a réussi la destruction des barrières hermétiques entre la physique (anatomie) et la métaphysique (physiologie) en définissant un palier intermédiaire celui de la «biochimie » : L'âme serait une humeur « matière chimique » douée d'une force spécifique conjuguée; l'humeur serait le principe de la vie; tandis que sa force assurerait les activités (fonctions vitales); Par rapport à la vie, la force psychique est affective ( $munfa \square ila$ ), et par rapport aux actions, elle est effective ( $f\bar{a} \square ila$ ): Elle serait responsable des interactions humorales; elle faciliterait la conjugaison et l'assimilation ( $imtiz\bar{a}\Box$ ) de l'âme au sein des organes appropriés, comme elle serait le site des conjugaisons psychiques (liaison: âme1 – âme2) Déterminerait l'affinité psychique de sorte que l'âme réagit avec les tempéraments analogues et fuit les tempéraments antagonistes.

Par ailleurs, les idées d'Ibn S□nā concernant les processus du sens, du mouvement et des différentes modalités d'imaginations (sens commun, fantaisie, création, sauvegarde et mémorisation) débordent les barrières qui avaient marqué l'histoire des neurosciences jusqu'alors. A ce propos ; Meryem Sebti dit : « Dans ses traités consacrés à l'âme, Ibn S□nā élabore une doctrine complexe de la perception dont l'analyse permet de dégager deux conceptions distinctes de l'image. L'une détermine l'image comme une doublure du réel, qui re-présente quelque chose, et tient lieux d'une chose absente. (…). La seconde conception appréhende l'image comme un contenu intentionnel qui donne à connaître un mode d'être de la quiddité représentée. »<sup>53</sup>

Avant de présenter ces intuitions ingénieuses, il est tout d'abords important de signaler que, mis à part ces propos philosophiques sur les modalités de perception, notre travail est unique et original; il n'existe à l'heure actuelle aucun chercheur travaillant sur les neurosciences arabes médiévales. Un autre projet très ambitieux, est de dégager les impacts des neurosciences arabes

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Sebti, M. (2005): Le statut ontologique de l'image dans la doctrine Avicennienne de la peception, Arabic Sciences and Philosophy, p.109.

médiévales sur l'essor des neurosciences occidentales pendant et après la renaissance et ; ainsi ; élaborer un ouvrage d'ensemble sur toute l'histoire des neurosciences.

Mazliak remarqua la grande ressemblance entre les doctrines avicenniennes de perception et les théories cognitives modernes : « Avicenne se propose d'expliquer comment l'âme animale <sup>54</sup> peut entrer en contact ou en communication avec les choses sensibles du monde réel, par l'intermédiaire du corps auquel elle est rattachée. Avicenne explicite ce contact de l'âme avec le réel à l'aide de deux concepts : la sensation et la perception. Ces deux concepts se trouvent, sous une forme à peine transformée dans la neurophysiologie moderne. » <sup>55</sup>

Selon Ibn  $S \square n\bar{a}$ , le complexe âme-force-organe assure le sens, le mouvement et les activités cognitives. Toutes ces activités correspondraient à des « adaptations » de ces complexes psychosomatiques ; dont les composantes suivent des variations concordantes (différenciation, épuisement, régénération).

En ce qui concerne l'épuisement (istifrag) psychosomatique, Ibn S  $\square$  nā pose deux hypothèses ; les activités induisent :

- 1. Le partage  $(\Box u \Box ba)$  et la dissolution  $(ta \Box allul)$  de l'organe, de l'âme et de sa force conjuguée ;
- 2. L'altération (wahan) du complexe âme-force-organe ; cette altération serait-elle une dissociation.

A propos de la régénération de l'âme, Ibn S  $\square$  nā parle de sécrétion ( $\square$  aqn) d'une chaleur innée pendant le sommeil. Cette humeur ancestrale serait l'origine de toutes les classes d'âmes subordonnées. Il dit que la différenciation des âmes sensitives met en jeu trois faits importants :

- 1. Diffusion  $(nuf\bar{u}\square)$  de l'âme animale dans l'encéphale ;
- 2. Assimilation ( $imtiz\bar{a}\square$ ) des parties encéphaliques diffuses douées de forces spécifiques ;
- 3. Accommodation, ou transformation ( $isti \Box \bar{a}la$ ) des parties diffuses.

De la même façon; l'âme sensitive peut donner, au sein de l'encéphale, les autres classes d'âmes subordonnées (celles qui assurent la fantaisie; la création; le mouvement et autres).

Le plus grand nombre des extraits neurologiques étudiés sont évidemment consacrés aux maladies (neuropathologie), à leurs causes (étiologie), puis ensuite aux traitements et médicaments (neurothérapie). Nous devons signaler que le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn S  $\Box$  n $\bar{a}$  montre la plus grande synthèse en

<sup>55</sup> Mazliak, P. (2001): Médecine et Biologie dans la Civilisation de l'Islam, p.87.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Selon Ibn S□nā ; c'est l'âme psychique qui assure la perception et non pas l'âme animale.

la matière ; on y trouve des préceptes pertinents conjugués à un effort épistémologique ingénieux. « Le *Canon de la médecine* distingue, de façon rationnelle, trois séries de causes aux maladies : les causes externes (conditions physiques extrêmes de l'environnement, présence de polluants pathogènes), les causes internes (altérations des humeurs, présence de polluants) et en fin des agressions mécaniques ou chimiques provoquant des traumatismes et des lésions anatomiques. »<sup>56</sup> En ce qui concerne les causes internes, Ibn S □ nā dit que les maladies psychiques seraient induites par le tempérament compact de l'encéphale et ceux des parties subordonnées à savoir la moelle épinière, les nerfs, les organes de sens et les muscles ; comme ils seraient liés aux flux psychiques à travers ces organes. Autrement dit ; elles auraient des bases neuroanatomiques et des bases psychiques ou neurophysiologiques.

Par ailleurs, l'analyse de la terminologie mise en jeux par les médecins arabes, objets de notre étude, pour nommer et décrire les maladies sensorielles, motrices et cognitives nous a permi de confirmer la dominance des termes arabes ; ce qui reflète l'engagement de ces autorités envers le lexique arabe.

En outre ; notre analyse rend manifeste les stades de différenciation des critères de classifications des maladies touchant le sens, le mouvement et les autres activités psychiques (fantaisie, jugement, création, sauvegarde et remémorisation). Ces critères reflètent les degrés de différenciation des modèles neuropathologiques adoptés par les autorités étudiées. Ces critères, très explicites dans le  $Q\bar{a}n\bar{u}n$  d'Ibn  $S \Box n\bar{a}$ , font défaut dans les traités qui lui sont antérieurs.

Nous devons signaler le rôle de la neuropathologie dans le développement de la biologie en générale et des neurosciences en particulier. Sanagustin Floréal dit : « Cette typologie (des douleurs) permet de mettre en évidence une légère contradiction entre les organes vitaux sur le plan physiologique (le foie, le cœur, le cerveau, les testicules) et les organes vitaux du point de vue pathologique, à savoir ceux qui, lorsqu'ils subissent une lésion, mettent la vie de l'individu en péril. <sup>57</sup>» Ces contradictions permetteraient, aux savants, la mise en cause de dogmes physiques (anatomiques) et métaphysiques (physiologiques) et surmonter, ainsi, les barrières épistémologiques.

51

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Mazliak, P. (2001): Médecine et Biologie dans la Civilisation de l'Islam, p.87

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Sanagustin F., Avicenne (XIe Siècle), tom. II, p. 291.

## Bibliographie

| AARAB, A. (2001) : Etude analytique et comparative de la zoologie médiévale, cas du $Kit\bar{a}b$ $al$ - $\Box ayaw\bar{a}ne$ de Jā $\Box$ i $\Box$ (776-868).                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| AARAB, A., PROVENCAL, P., IDAOMAR, M., La communication animale selon Jā□i□, exposés dans les actes du 5 <sup>ème</sup> Colloque de la société internationale d'histoire des sciences et des philosophies arabes et islamiques, tenu du 28 novembre au 2 décembre 2000 à Carthage. |
| ACHENA N., MASSE H. (1955-1958) : Le livre de science, 2 vol., Les Belles-Lettres, Paris ; rééd. Paris, 1986.                                                                                                                                                                      |
| AFNAN S.M., (1958): Avicenna, his Life and Works, Greenwood Press, Londres.                                                                                                                                                                                                        |
| AL-AZRAQ (Ibrah□m ben Abd el-Ra□māne ben Ab□ bakr al-Azraq) : Ta□□□lal-manāfi□e, ouvrage de médecine et de sagesse, Ed. La bibliothèque populaire, Beyrouth.                                                                                                                       |
| AL-DUMAYRI (Mu□amed Kamal el-D□n), (édition de 1952) : □ayāt al-□ayawāne al-Kubrā, Ed<br>Dar el-fikr, Beyrouth, 2 vol.                                                                                                                                                             |
| AL-QALYOUBI, (Šihāb el-D $\Box$ n A $\Box$ med ben A $\Box$ med ben Salāma al-Qalyoub $\Box$ ), (2001) : Ta $\Box$ kiratu al-Qalyoub $\Box$ , ouvrage de médecine et de sagesse, Ed. Dar al-kutub al- $\Box$ ilmia, Mu $\Box$ amed Al $\Box$ Bay $\Box$ ūn, Beyrouth.              |
| ALLBUTT C. (1905): The Historical Relation of Medicine and Surgery, Londres.                                                                                                                                                                                                       |
| AL-□UNBORI, (Mahd□ ben Al□ ben Ibrāh□m al-□unbur□ al-Yaman□), (2001) : Kitābu al-Ra□ma, ouvrage de médecine et de sagesse, Examiné par AL-MAZIDI, A□med Far□d, et ŠALABI, Mona, Ed. Dar al-kutub al-□ilmia, Mu□amed Al□ Bay□ūn, Beyrouth.                                          |
| ALTSCHULLER G. I. (1976): The Origins of Modern Scientific Thinking, in S. Jarcho, Essays in the Hist. Of Medicine, New York.                                                                                                                                                      |

ALVERNY M.-Th. (1993): Avicenne en Occident, Vrin, Paris. AMMAR S. (1984): Médecins et Médecine de l'Islâm, Editions Toughi, Paris. AMMAR S. (1985): En souvenir de la médecine arabe, Tunis. ANAWATI G., (1677): « Introduction à une nouvelle traduction de la Métaphysique d'Avicenne », in MIDEO, 13, p. 171-251. ANAWATI G., (1978-1985): Avicenne, la Métaphysique du Shifà', 2 vol., Vrinn Paris. ANTAKI Dāwūd al- (1864) : Ta □kirat □ūl□ al-albāb, Le Caire, rééd. Al-Maktaba al-□aqāfiya, Beyrouth. ANTAKI S., SANAGUSTIN F. (1989): Contribution à l'étude de l'ophtalmologie traditionnelle en Syrie du Nord, in Arabica, t. 36, p. 375-382. ARISTOTE (1978) : Les parties des animaux, Traduit par Yu□anna Ibn al-Be□r□q, Examiné, commenté et présenté par Abderra □ mane Badaw □, Ed. Wakālat al-Ma □ bū □āt, K uyat. ARISTOTE (1987): Histoire des animaux, traduction de J. Tricot, Ed. Librairie philosophique J. Vrin, Paris. AVICENNE (1999) : le Canon, ouvrage de médecine, commentaires de Mu□amed Am□ne □ennāw□, Ed. Dar al kutub al-'ilmia, Beyrouth, 3 vol. BACHELARD G. (1987): Epistémologie, PUF, Paris. BACHELARD G. (1989): La formation de l'esprit scientifique, Vrin, Paris. BACON F. (1991): Du progrès et de la formation des savoirs, Gallimard, coll. « Tel », Paris. BADAWI A. (1978) : Aris □ū 'inda al-'arab, Wakālat al-ma□bū□āt, Koweit. BADAWI, A. (1987): La transmission de la philosophie grecque au monde arabe, Ed. Gilson, Librairie philosophique, J. Vrin, Paris, pp. 21-25.

BADAWI A., (1947) : al- $Mub\bar{a} \square a \square \bar{a}t$ , in  $Aris \square \bar{u}$  'ind al-'Arab, Le Caire.

BADAWI A., (1982): Histoire de la Philosophie en Islam, 2<sup>e</sup> éd., 2 vol., Vrin, Paris.

BENCHEIKH J. (1988) : L'espace de l'intelligible ; un ouvrage de cosmographie arabe au XII<sup>e</sup> siècle, in Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, Paris, p.149-161.

BERTOLACCI A., (2001): From al-Kind□ to al- Fārāb□. Avicenna's progressive knowledge of Aristote's Métaphysics according to his Autobiographie, in Arabic Sciences and Philosophy, 11, p. 257-295.

BISTERFELDT H. (1984): Somme Opinion on the Physician's remuneration in Medieval Islam, in Bull. Hist. Medicine, t. 58, Baltimore, p. 16-27.

BRAGUE, R. (2003) : Une note sur les sources philosophiques du Ps.-Fārāb□, La quiddité de l'âme, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 13, n. 2, pp. 239-241.

BREMOND, J. C. (1979): Prospects for making acoustical superstimuli, Coll. Br. Corp. Prot., Londres.

BRIAU R. (1855): La chirurgie de Paul d'Egine, Paris.

BURGEL J. C. (1967): Averoes 'Contra Galenum', in Nakhrikhten der Academie der wissen shaften, Gottingen, 9, p. 266-340.

CAMPAN, R. (1980): l'animal et son univers, Ed. Privat, Toulouse.

CANGUILHEM C. (1966): Le normal et le pathologique, PUF, Paris.

CANGUILHEM C. (1989): Etudes d'histoire et de philosophie des sciences, Vrin, Paris.

COHEN M. R. (1975): A Source Book in Greek Medicine, Harvard U. P., Cambridge.

COLE F. J. (1975): A History of Comparative Anatomy from Aristotle to the Eighteenth Century, New York.

CONRAD L. (1985): The social Structure of Medicine in Medieval Islam, Bull. of the Society for the Social History of Medicine, 37.

CORBIN H., (1964): Histoire de la philosophie islamique, Gallimard, Paris.

DAVIDSON K. A., (1992) : al-Fārāb □, Avicenna and Averroes on intellect. Their Chronologies, Théories of the active intellect and théories of Human intellect, Oxford University Press, New York.

DE LIBERA, A. (2004) : La philosophie médiévale, Dépôt légal – 1<sup>ère</sup> édition : 1993, 1<sup>ère</sup> édition « Quadrige » : 2004, Paris.

DESPARTS J. (1498): Commentaire du Canon d'Avicenne, Lyon.

FINIANOS G. (1976): Les grandes divisions de l'étre «  $Maw \square \bar{u}d$  » selon Ibn S \substanta, éditions universitaires, Fribourg.

DRUART, Thérèse-Anne (2000): The human soul's individuation and its survival after the body's death: Avicenna on the causal relation between body and soul, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 10, n. 2, pp. 259-273.

ENTRALGO P. L. (1976): La medicina hipocratica, Madrid.

FAIQ F. (1973) :  $Ab\bar{u}$  Bakr al- $R\bar{a}z \square$ , Baġdad.

FAKHRY M. (1989): Histoire de la philosophie islamique, Cerf, Paris.

FEYERABEND, P. (2005). Sciences, history of the philosophy, as cited in Hondrich, Ted (2005), The Oxford Companion to philosophy, Oxford University Press of Oxford Companion to Philosophy, Oxford.

FORCADA, M. (2006): Ibn Bā□a and the classification of the sciences in al-Andalūs, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 16, n. 2, pp. 287-307.

FREUDENTHAL, G. (2003): La quiddité de l'âme, traité populaire néoplatonisant faussement attribué à al-Fārāb □: traduction annotée et commentée, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 13, n. 2, pp. 173-237. DARBAS K. (1977) : Is □āq Ibn □ Imrān, Magāla fi-l-māli□ūliā und Constantini Africani « Libri duo de melancholia », Helmut Buske, Hambourg. GARDET L. (1951): La pensée religieuse d'Avicenne, Paris. GAUMONT, R. (1997): Mimétisme, Encyclopédia Universalis, Paris. GHALEB E. (1965): Dictionnaire des sciences de la nature (al-Mawsu  $\Box a f \Box \Box u l \bar{u} m \ al - \Box ab \Box \Box a$ ), 3 vol., Imprimerie cathomiquen Beyrouth. GOICHON A.-M. (1933): Introduction à Avicenne, son épitre des définitions, trad. et notes, Desclée de Brouwer, Paris. GOICHON A.-M. (1938) : Lexique de la langue philosophique d'Ibn S □ nā, Vrin, Paris. GOICHON A.-M. (1939): Vocabulaires compaés d'Aristote et Ibn S □ nā, Desclée de Brouwer, Paris. GOICHON A.-M. (1951): Ibn S □ nā (Avicenne). Livre des Directives et des remarques, Vrin, Paris. GOICHON A.-M. (1959): Le récit de \( \precay \) Ibn Yaq \( \precap \) an commenté par des textes d'Avicenne, Vrin, Paris. GOODMAN L.E. (1992): Avicenna, Cornell University Press, Londres. GOODY J. (1979): La raison graphique. La domestication de la pensée sauvage, Les éditions de minuit, Paris. GRACIA D., VIDAL S. (1981): Avicenna sobre la definition de la medicina, in Actas 27<sup>e</sup> Cong. Inter. Hist. Med. Barcelone, t. 1, p. 723-730.

GREENHILL W. A. (1848) : al- $R\bar{a}z\Box$ , a Treatise on Smallpox and Measles, Londres.

GRUNEBAUM G. E. Von (1975): Relation of Philosophy and Science: a Genetal view, in Essays on Islamic Philosophye and Science, éd. G. Hourani, Ambany.

GRUNER O.C. (1930): A treatise on the Canon of Medicine of Avicenna incorporating a translation of the first part, Luzac, Londres; rééd. New York, AMS Press, 1973.

GUTAS D. (1988): Avicenna and the Aristotelian Tradition. Introduction to reading Avicenna's Philosophical Works, Brill, Leyde.

GUTAS, D. (2000): Avicenna's eastern « Oriental » philosophy. Nature, content, transmission, Arabic Sciences and Philosophy, vol. 10, n. 2, pp. 159-180.

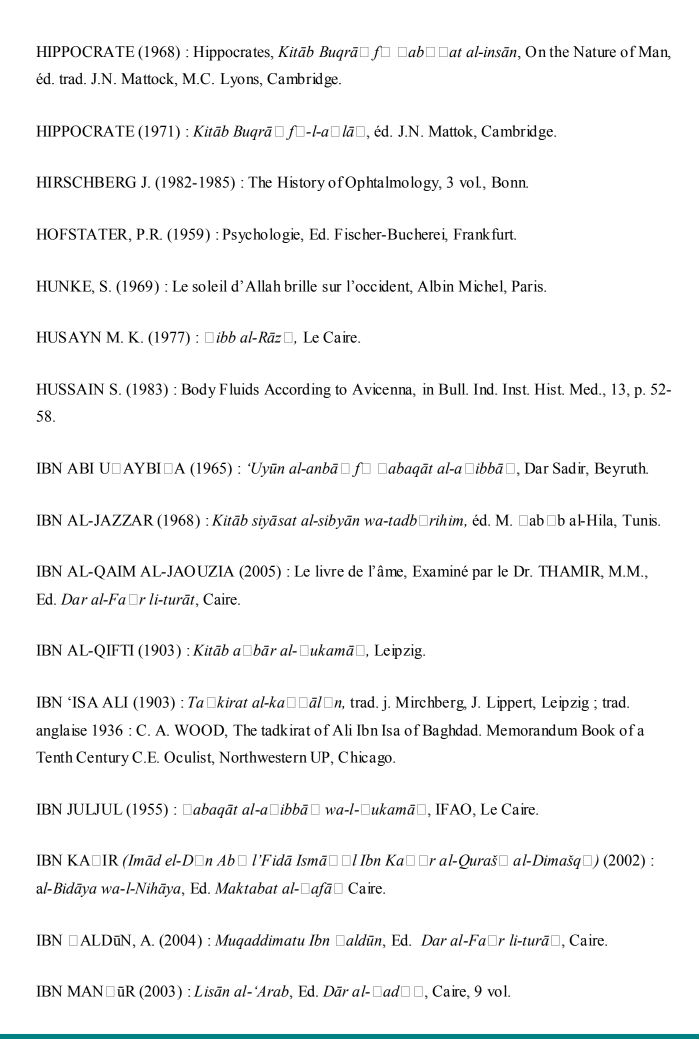
GUYTON, C. & ARTHUR, M.D. (1991): Neurosciences (Neuroanatomie et neurophysiologie), Traduit de l'anglais sous la direction du Pr. LOKHART, A., avec la collaboration des Pr. DALL'AVA, J. & REGNARD, J., et les Dr., CASTRESANA, A., CHAUVEAU, M., MATRAN, R., PEIFFER, C., ROUHANI, S., SABRY, S., VARIN, J., WASSERMAN, D., 2ème Ed. W.B.Saunders Company, Philadelphia, U.S.A., Imprimé en Italie (1996), Piccin nuova libraria, Padoue (Italie) pour l'édition française.

HAMMAMI S. (1983) :  $Kit\bar{a}b$  al- $Q\bar{u}lan$   $\square$  li-Ab  $\square$   $Zakariy\bar{a}$  al- $R\bar{a}z$   $\square$  ma  $\square$  a  $dir\bar{a}sa$  li- $ris\bar{a}lat$  Ibn S  $\square$   $n\bar{a}$  f  $\square$ -l- $Q\bar{u}lan$   $\square$ , IHAS, Alep.

HENDRIK DE WIT, C.D. (1992): Histoire du développement de la biologie, Presses polytechniques et universitaires romandes, Lausanne, 3 vol.

HILGARD, E.R. (1956): Theories of learning, Ed. Appleton-Century, New York.

HINGSTON, R. (1928): Problems of instincts and intelligence, Ed. Arnold, London.



| IBN RU $\Box$ D (1987) : $Tal\Box\Box s$ kitāb al-quwa al- $\Box ab\Box\Box iya$ li- $\Box \bar{a}l\Box n\bar{u}s$ , in $Ras\bar{a}\Box il$ Ibn Rušd al $\Box ibbiya$ , éd. G. Anawati, S. Zayed, Le Caire, p. 163-296.                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IBN SINA (1877) : $Al$ - $Q\bar{a}n\bar{u}n f\Box$ - $l$ - $\Box ibb$ , éd. Bulaq, Le Caire.                                                                                                                                                                                                     |
| IBN SINA (1951) : Livre des Directives et remarques <i>(Kitāb al-Išārāt wa-l-tanb□hāt)</i> , trad. A-M. Goichon, Vrin, Paris.                                                                                                                                                                    |
| IBN SINA (1954) : ' <i>Uyūn al-</i> □ <i>ikma</i> , éd. A. Badaw□, Mémorial Avicenne V, IFAO, Le Caire.                                                                                                                                                                                          |
| IBN SINA (1955) : Le Livre de science, trad. M. Achéna, H. Massé, Les Belles-Lettres, Paris.                                                                                                                                                                                                     |
| IBN SINA (1956) : <i>Al-Ur</i> □ <i>ūza fi-l-</i> □ <i>ibb, Poème de la médecine,</i> éd. trad., H. Jahier-A. Noureddine, Les Belles-Lettres, Paris.                                                                                                                                             |
| IBN SINA (1983) : <i>Kitāb Asbāb</i> □ <i>udū</i> □ <i>al-□urūf</i> , trad. persane par N. Hanlari Parviz, Téhran, 1930 ; trad. française A. Roman, <i>in Etude de la phonologie et de la morphologie de la koiné arabe</i> . Publications de l'Université de Province.                          |
| ISHAQ IBN 'IMRAN (1977) : <i>Maqāla fi-l-māli</i> □ <i>ūliyā</i> und Constantini Africani Libri duo de Melancolia, Hambourg.                                                                                                                                                                     |
| ISKANDAR A. Z. (1975): The medical bibliographiy of $al$ - $R\bar{a}z\Box$ , in G.F. $\Box$ $\bar{u}$ r $\bar{a}$ n $\Box$ (éd.), Essays on Islamic Philosophy and Science, Albany.                                                                                                              |
| ISKANDAR A. Z. (1976): Bibliographical Studies in Medicine and Scientific Arabic Works; « <i>Galen's fi 'amal al-tashrih</i> »; the Alexandrian Book entilted « <i>Fi-l-tashrih' ila −l-muta'allimin</i> » and Rhazès « <i>al-Hāw</i> □ <i>fi-l-</i> □ <i>ibb</i> », in Oriens 25-26, p.133-147. |
| JACQUART D., TROUPEAU G. (1980) : Le livre des axiomes médicaux de Yu□anna b. Masawayh (Jean Mésué), Librairie Droz, Genève.                                                                                                                                                                     |
| JA□IZ ('Amer Ibn Bahr) (1988) : <i>Kitāb al-□ayawān</i> , établi et annoté par Abdessalām Mu□amed Hārūn, Ed. Dar el-Gil et Dar el-fikr, Beyrouth, 7 vol.                                                                                                                                         |

| JANSSENS J. (2006): Ibn S□nā and his influence on the Arabic and Latin world, Ashgate, Aldershot.                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| JARCHO S. (1980): The Concept of Heart Failure from Avicenna to Albertini, Harvard University Press, Cambridge.                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| JOLY R. (1966): Le niveau de la science hippocratique, Les Belles-Lettres, Paris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| JOST, P. & PERIOT, F. (1994): Le guide des actions pour la nature et les animaux, Ed. Hors collection, Saint-Armand-Montyrond.                                                                                                                                                                                                                                                     |
| JUHA F., FAKHOURY M., HOMSY H. (1982) : Sîrat Ibn Sînâ, s. é., Alep.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| KAHIL N. (1929): Une Ophtalmologie arabe par un praticien du Caire au XIIIe, in Actes Cong. Inter. Méd. Tropic., vol. 2, Le Caire, p. 241-260.                                                                                                                                                                                                                                     |
| KANAWATI M. (1975) : ar-Rāz□ Drogenkunde und toxicologie in 'Kitāb al-□āw□', Marburg.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| KATOUZIAN- $\square$ afad $\square$ , M., (2004): Salon ou $ma\square lis$ , lieu d'échanges scientifiques et point de départ pour l'élaboration d'un traité. Dans les éléments paradigmatiques thématiques et stylistiques dans la pensée scientifique, Publication de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Rabat, série : Colloques et séminaires n°116, p. 157-165. |
| KATOUZIAN-□afad□, M., (2011) : Fragments de médecine médiévale en langues arabe et persane ; le système nerveux et sa continuité historique, Bull. de la Société des Neurosciences, n°40, p. 3-6.                                                                                                                                                                                  |
| QAZWINI (1952) : ' $A \Box \bar{a} \Box b$ al-Ma $\Box l\bar{u}q\bar{a}t$ wa l' $\Box ayaw\bar{a}n\bar{a}t$ wa Rar $\bar{a} \Box ib$ al-M $\bar{u} \Box \bar{u}d\bar{a}t$ : $\Box ay\bar{a}t$ al- $\Box ayaw\bar{a}ne$ al-Kubr $\bar{a}$ , Ed. D $\bar{a}r$ el-fikr, Beyrouth, 2 vol.                                                                                              |
| □ATIB M. AL- (1914) : □udū□ al-□urūf, Le Caire.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

□ATTAB F. AL- (1975) : al-Kiāla 'ind al- 'Arab, Baġdād. KONIGN P. DE (1903): Trois traités d'anatomie arabes par  $al-R\bar{a}z\Box$ ,  $Al\Box$  b.  $Abb\bar{a}s$   $al-Ma\Box\bar{u}s\Box$  et *Ibn*  $S \square n\bar{a}$ , Brill, Leyde. KROHN W., LAYTON E., WEINGART P. (1978): The Dynamics of Science and Technology, Reidel, Dordrecht. KUHN T.S. (1983): La structure des révolutions scientifiques, Flammarion, coll. «Champs », Paris. KUHN T.S. (1990): La tension essentielle; tradition et changement dans les sciences, Gallimard, Paris. LOUIS, P. (1975): La découverte de la vie, Aristote, Ed. Herman, Paris. LORENZ, K. (1969): Innate basis of learning, In: H. Pribram (éd.), On the biologie of learning, Ed. Harcourt, New York. LEUCLERC, L. (1861): La chirurgie d'Abulcasis, J.-B. Baillière, Paris. LEUCLERC, L. (1876): Histoire de la médecine arabe exposé complet des traductions du Grec (les sciences en Orient leur transmission à l'occident par les traductions latines), Ed. LEROUX, E., (1876), rééd. Rabat, ministère des Habous et des Affaires islamiques, 1980, 2 vol. LINDBERG D. C. ((1976): Theories of Vision from al-Kindi to Kelper, University of Chicago, Chicago. LITTRE E. (1861): Œuvres complètes d'hippocrate, Paris. MA□USI 'Al□ ibn 'Abbās AL- (1877) : al-Kitāb al-Malak□, Le Caire. MARMURA M. E. (2004): Probing in Islamic philosophy. Studies in the philosophies of Ibn Sînâ,

al-Ghazâlî and other major Muslim thinkers, Global Academic Publishing, Binghamton.

MARTINS, T., VALLE, J.R. (1948): Hormonal régulation of micturition behavior, J. Comp., Physiol. Psycholo., 41, 301-311.

MAY M. T. (1988): Galen on the usefulness of the parts of the body, Ithaca.

MAZHAR H. SHAH (1966): The General Principles of Avicenna's Canon of Medicine, Naveed Clinic, Karachi.

MAZLIAK, P. (2004): Avicenne et Averroès médecine et biologie dans la civilisation de l'Islâm, Ed. ADAPT-SNES éditions-237 boulevard de Saint-Germain, F-75007, Paris.

MEYERHOF M. (1928): The Book of the Ten Treatises on the Eye ascribed to Hunayn b. Ishâq, Le Caire; rééd. F. Sezgin, Islamic Medicine, 22, Francfort, 1996.

MEYERHOF M. (1935): Thirty three Clinical Observations by Rhazes (circa 900 A.D.), in Isis, 23, p. 321-372.

MEYERHOF M. (1937) : Le guide de l'oculistique d'al-Ghâfiqî, Masnou, Barcelone.

MEYERHOF M. (1937) : Les opérations de la cataracte d'Ammār b. 'Ali al-Maw $\Box il\Box$ , oculiste du Caire, Barcelone.

MEYERHOF M., SBATH P. (1938) : Le livre des questions sur l'œil de □unayn b. Is□āq, in Mémoires de l'Inst. D'Egypte, 36, Le Caire.

MEYERHOF M., SCHACHT J. (1937) : Une controverse médico-philosophique au Caire en 441 de l'hégire, in Bull. Inst. Egypte, 19, p. 29-43.

MIELI, A. (1966): La science arabe et son rôle dans l'évolution scientifique mondiale, 2<sup>ème</sup> éd., Leyde.

MOHAMMAD A. (1979) :  $Ta \Box r \Box \Box ibb \ al-a \Box f\bar{a}l$  'ind al-'Arab, Baġdād.

MONTAGNER, H. (1997): Communication animale, Encyclopaedia universalis, Paris.

MRINI, M., AARAB, A. & IDAOMAR, M. (2010) : Définitions de quelques termes clés du lexique psychologique chez Aristote, □abar□ le fils et Avicenne, communication présentée lors du Colloque des lexiques zoologiques et ethno-éthologiques d'ici et d'ailleurs, tenu le 01 mai 2010 à Tanger.

MRINI, M., AARAB, A. & IDAOMAR, M. (2011) : Définitions des termes relatifs aux maladies affectant la motricité selon le *Canon* de la médecine d'Avicenne, La banque des mots, revue publiée par le Conseil International de la langue française, vol., 78, p.p.....

MUSALLAM B. (1982): « Avicenna : Biologie and Medicine », in Encyclopédia Iranica, vol. 3, Londres.

NASR, S.H. (1976): Sciences et savoir en Islām, Sindbad, Paris.

PETREQUIN I. (1876): La chirurgie d'Hippocrate, Paris.

PINES S. (1986): Rāz□ critique Galien, in Studies in Arabic Versions of Greek Texts and Mediaeval Science, Brill, Leyde.

PERWAZ R. A. (1981): Ibn Sānā's Medical Works, in Studies in History of Medicine, vol. 5, n°4, p. 279-297.

PETREQUIN I. (1876): La chirurgie d'Hippocrate, Paris.

POUCHELLE M.-C. (1983): Corps et chirurgie à l'apogée du Moyen-Age, Flammarion, Paris.

QATAYEH S. (1975): La paralysie fàciale selon Avicenne, in Revue Ann. Oto-laring., 92, Paris, p. 79-82.

QUSTA IBN LUQA (1914) :  $Ris\bar{a}la\ f\Box$ -l- $farq\ bayn\ al$ - $ru\Box\ wa$ -l-nafs, éd. L. Cheikho, Beyrouth.

RASHED, R. & ANNAWATI, G. (1997) : l'Islām, les mathématiques et les autres sciences, Encyclopaedia universalis, Paris.

RAZI AL- (1955-1971) :  $Kit\bar{a}b \ al-\Box \bar{a}w\Box \ f\Box -l-\Box ibb$ , Hydérabad.

RAZI AL- (1979) : Risāla  $f \square$  amrā $\square$  al-a $\square$ fāl wa-l- ināya bihim, Baġdād. SAAIDI, E. (1988): Savants musulmans, promoteurs des sciences modernes, SMER, Rabat. SANAGUSTIN F. (1981): Ibn Bu □ lān, Un aide-mémoire à l'usage de l'acheteur d'esclaves. Traduction et analyse, thèse 3<sup>e</sup> cycle inédite, université Sorbonne Nouvelle-Paris III. SANAGUSTIN F. (1986): La chirurgie dans le Canon de la médecine d'Avicenne, in Arabica, t.33, p.84-122. SANAGUSTIN F. (1991): Epistémologie de la médecine avicennienne, in Arabica, t. 38, p.375-379. SANAGUSTIN F. (2009): Avicenne (XIe Siècle). Théoricien de la médecine et philosophe, Press de l'Ifpo, Damas, 2 vol. SAVAGE SMITH E. (1969): Galen on Nerves Veins and Arteries, a critical edition and translation from the Arabic, Ann Arbor. SAYOUTI ou Ab□ l-Fa□l □alāld□n Abderrahmāne ben Ab□ Bakr Sayū□□ (2006) : Al-Ra□ma, ouvrage de médecine et de sagesse, Ed. Dar al-kutub al-'ilmia; Beyrouth. SEBEOK, T.A. (1977): How animals communicate, Ed. Indiana university Press, Bloomington, Indiana, pp. 965-1033. SEBTI, M. (2005): Le statut ontologique de l'image dans la doctrine avicennienne de la perception, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 15, pp. 109-140. SENDRAIL M. (1980): Histoire culturelle de la maladie, Paris. SHIHADEH, A. (2005): From al-Ghazāl□ to al-Rāz□: 6th / 12th Century développements in Muslim philosophical theology, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 15, pp. 140-179.

SIDDIQI T.U. (1977) : A new critical edition of Ibn S $\square$ nā's al-Qānūn fi-l- $\square$ ibb and it's english translation, in Studies in Hist. Of Medicine, vol. 1, n°2, p. 159-166.

SIEGEL R. (1968): Galen's System of physiology and Medicine, S. Karger, Bale, New York.

SIEGEL R. (1970): Galen on Sense Perception. His Doctrines, Observations and Experiments on Vision, Hearing, Smell, Taste, Touch and Pain and their Historical Sources, S. Karger, Bale, New York.

SIEGEL R. (1973): Galen on Psychology, Psychopathology and Function and diseases of the Nervous System, S. Karger, Bale, New York.

SIEGEL R. (1976): Galen on the Affected Parts. Translation from the Greek Text with Explanatory Notes, Buffalo, New York.

SINGER C. H. (1956): Galen on Anatomical Procedures, Oxford University Press, Oxford.

SINGER C. H. (1957): A Short History of Anatomy and Physiology from Greeks to Harwey, Dover, New York.

SINGER C. H. (1962): A Short History of Medicine, Oxford.

SMITH, E.S. (1997): Histoire des sciences arabes.

SOURNIA, J.Ch. (1986): Médecins Arabes Anciens (Xe et XIe siècles), Conseil National de la langue française, Paris.

SOURNIA, J.-C., POULET J. (1978-1980) : Histoire de la médecine, Albin Michel, Laffont, Tehou, Paris.

SPRINK M. S., LEWIS G. L. (1973): Abulcasis, on surgery and Instruments, Welcome Institute, Londres.

| $\square$ ABARI le fils ou Ab $\square$ -l $\square$ asan $\square$ Al $\square$ ben Sahl ben Rabbān $\square$ abar $\square$ (2002) : <i>Firdaws al</i> - $\square$ <i>ikma</i> , |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ouvrage de médecine, examiné et corrigé par Abdelkar □ m sām □ al □ und □, Ed. Dar al kutub al-                                                                                    |
| 'ilmia, Beyrouth.                                                                                                                                                                  |

TATON, R. (1957-1964) : Histoire générale des sciences, Ed. Presses universitaires de France, Paris.

TABANELLI M. (1961): Abulcasis, un chirurgo arabo dell'alto medio evo, la sua epoca, la sua vita, la sua opera, Florence.

TEMKIN O. (1945): The falling sikness, a history of epilepsy from the Greeks to the beginning of modern neurology, Johns Hopkins University Press, Baltimore.

TEMKIN O. (1956): On the Interrelationship of the History and Phylosophy of Medicine, in Bull. Hist. Med., t. 30.

VERNET J. (1980): Estudios sobre la ciencia arabe, Barcelone.

WEISSER U. (1983): Thabit Ibn Qurra's Epitome of Galen's Book on Seven Month Children, in Journal for the History of Arabic Science, 7, p. 141-150.

TEICHER J. L. (1952): Avicenna's place in Arabic philosophy, in Avicenna: scientist and philosopher, AMillenary Symposium, éd. G.M. Wickens, Londres, p. 35-42.

WISNOVSKY, R. (2000): Notes on Avicenna's concept of thingness « chayiyya », Arabic Sciences and Philosophie, vol. 10, n. 2, pp. 181-221.

ZGHAL, H. (2006): La relation chez Avicenne, Arabic Sciences and Philosophie, vol. 16, n. 2, pp. 237-286.